periodico di cultura arte e letteratura

€ 5,00

### **RIVISTA EUROPEA REVUE EUROPÉENNE EUROPEAN REVIEW EUROPÄISCHE ZEITSCHRIFT REVISTA EUROPEA**

### > in punta di piedi

Uscita Marco Giovenale

Ma i più maestri Francesco Forlani

Maestri cercando Matteo Palumbo

In prima pagina Paola De Luca

Editoriale

a cura della redazione

Quel che i maestri non dicono Antonio Ghirelli

Illustrazioni archivio Catenacci Luca Dalisi

foto **Umberto Micheli** 

### > mala lengua

L'arte della fedeltà Milan Kundera traduzione di Massimo Rizzante

Cavalcanti senza sella Paolo Gentiluomo

Voi che(scolii) Marco Berisso

Bisogna insegnare il sonetto a tutti i giovani europei François Taillandier traduzione di Francesca Spinelli

Immagine Andrea Pedrazzini

foto

Ornella Vorpsi

### > mater master

La città delle madri Cesare Cuscianna

Per ogni giorno Biagio cepolllaro

Così devi fare Josè Muñoz

I maestri dell'occidente Paolo Colautti

Immagini

Josè Muñoz Renata Prunas

foto Piero Berengo Gardin

### > appello alla classe

Obbligati all'oblìo Jean-Claude Michéa traduzione di Alessandra Mosca e Paolo Trama

Il mostruoso volto del maestro Paolo Graziano

foto Luciano D'Alessandro

### > direzione

Napoli maestra di vita Francesco Jodice e Margherita Remotti

**Trittico** Michele sovente

Maestri di scuola Stefano Jossa

foto archivio Piero Berengo Gardin Francesco Jodice

### > cose diverse

Il divano di Bouba Andrea Inglese

Transit **Dominique Delcourt** traduzione di

Francesco Forlani

Too sud Petr Kral traduzione di Paola De Luca

Insensata saggezza **Felice Piemontese** 

immagini Sergio Trapani

### > note contesto

Philippe Schlienger

Variazioni sulla musica e la violenza Esteban Buch traduzione di Lidia Verde

La morte del poulpe Jean-Bernard Pouy traduzione di Paola De Luca

Sonetti della morte Bernard Noël traduzione di Paola De Luca

Destini incrociati alla marsigliese **Bruno Leydet** traduzione di Laura Toppan

Immagini **Chantal Nau** 

foto archivio storico art/tapes/22 Firenze

### > inauditi maestri

Maestri di Nunziatella Raffaello Franchini

**Maestro Ettore Alessandro Ortis** 

La ciancia per la ciancia (seconda parte) Pietro Andrisani

Francesco De Sanctis Giuseppe Catenacci

Paolo Barbi e basta! **Antonio Concina** 

immagini archivio Catenacci

### > cattivi maestri

La nuova Europa Luis de Miranda traduzione di Francesca Spinelli

La missione del maestro Paolo Trama

immagini Luca Anzani Roberta Della Volpe

Frédérique Giacomazzi

### > ora diaria

Il Lume spento Vittorugo Contino e Mario Bernardi

Quarantacinque Tomas Frybert traduzione di Paola De Luca

Lo stesso e l'altro **Ghiannis Kiurtsakis** traduzione di Massimo Cazzulo

immagini Renata Prunas

foto Vittorugo Contino Ornella Vorpsi

### > orali materie prime

I nostri maestri Domenico Grifoni

Nostra Signora di Zante **Spiros Brachidis** traduzione di Panos Kiriazanos e Luca Lucchi

Le metamorfosi di Kafka Stanko Cerovic

traduzione di Sandra Fazio

Stelle dell'orsa Renata Prunas

Il residuo amaro dell'uomo **Lakis Proguidis** 

traduzione di Francesco Forlani e Francesca Spinelli

archivio Spiros Brachidis Sergio Riccio

### > ralenti

Dialoghi Bernardo Bertolucci e Olivier Maillart traduzione di Francesca Spinelli

### > auto didatti

Ernesto Calzavara in memoria di un maestro farfalla Massimo Rizzante

Inverno Ernesto Calzavara

L'autodidatta Walter Nardon

Sui maestri Silvia Bertolotti e Nico Naldini

Poesia Nico Naldini

foto Luca Anzani Davide Sala

### > quarta

A sud di Calvino Pietro Berengo Gardin

Un punto nel tempo Béatrice Commengé traduzione di Felice Piemontese

foto

Francesco Maselli

questo numero è dedicato a Gaetano Colonnese editore libraio

### USCITA

Marco Giovenale

Ha perso eredità. Da alcune settimane cammina in un labirinto; si lambicca fra stanze e corridoi. Vale il reciproco: dalla stessa quantità di giorni, il labirinto cammina nella sua mente. Si sposta, oscilla nel suo pensarlo.

Questo genera la ricerca di una differenza fra i tracciati. Un tentativo di sovrapporli, per allineare congruenze da deviazioni.

Ricerca e tentativo sono altro dedalo, terzo, che include i precedenti, ma non li esaurisce né può dirsene solo composto

solo composto.

Una crudeltà può consistere in quanto segue: che al centro o all'uscita di uno dei troppi vizi e svolte stia – in forma non chiara, e intoccabile – l'eredità.

### MA I PIÙ MAESTRI

Francesco Forlani

Ho smesso di cercare un maestro quando è morto mio padre. Ricordo la data esatta; e voglio dire il gioresatta; e voglio dire il gior-no, e se la memoria non m'inganna – la morte di certo no – potrei ricostruire l'ora e il minuto. Il luogo? Lo so. Perché è negazio-ne di patria, è l'ex patria, mentre la lingua è quel-la non più materna, bensì dell'ospite, affrancata. Ho smesso di cercare maestri accontentandomi di osser-vare quelli degli altri e mi vare quelli degli altri, e mi piace ascoltare i racconti degli uni, i maestri, e degli altri, i discepoli, come attori di un film in cui si recita a soggetto, e che però dietro le quinte ti rivelano il come e il perché. È un po' come spiegare – ma è il maschio che parla – il piacere della donna nell'identificazione del punto G. Oppure in amore – è la femmina che parla – il segreto dell'altrui felicità. Mi piace ascoltar-li, i figli dei padri, perché la loro solitudine, rispetto alla mia, ha come dei solchi di umanità. di umanità. È vero che ho smesso di cercare maestri – ma era perché mi disperava non averne trovați? – com'è altresì vero che in pratiche recenti a Milano, intorno a calici grondanți vino, in-contro una serie di piccoli maeștri. Sono per lo più poeti e mi piace pensare a loro come a maestranze. Allora le maestranze in poesia sarebbero un po come i geometri, gli elet-tricisti, e il mestiere quasi anagramma di maestro, si addice alla maestranza quando vi si aggiunga dell'arte. Del resto il mestiere è qualcosa che si sa, e non come oggi, qualcosa che si conosce. Che gli esperti conoscono, gli addetti ai la-vori, dovrebbero se si sporcassero un po' le mani e mi riferisco ai critici senza critica degli artisti senza opera, quasi avessero cambiato il pannello originario affisso davanti ai cantieri, «è severamente vietato l'ingresso agli addetti».

E il mestiere si tiene, non si ha. Lo puoi possedere e perdere, per un nuovo mestiere, o perderti con esso, lasciandone alcune chiavi, il senso, a un altro che segue. Generalmente più giovane. Ci sono poi maestri che durano lo spazio di un istante salvo poi scomparire nel nulla. Sono maestri involontari, ma fisici, corporei, perché un maestro ti parla così, non attraverso i discorsi, al massimo una parola. Sicuramente un cor-

### **MAESTRI CERCANDO**

Matteo Palumbo

Maestro non è un titolo che si possiede. È, piuttosto, un riconoscimento che si attribuisce: il riflesso di una relazione, in cui qualcuno assegna a un altro una qualità esemplare, che distingue un modo di essere e lo rende memorabile. Maestri, dun-que, non si è, ma si preta: per qualcuno, per po-chi o per molti. L'autorità è precisamente la sanzio-ne di un prestigio ottenuto. Ma questa consacrazione avviene in maniera quasi naturale. Essa si impone come se fosse un fatto automatico, la conseguenza di una superiorità accettata in modo indiscusso, senza rivalità e senza invidia. In un momento dell'esperienza, in altre parole, accade di identificare un punto di riferimento, che, all'improvviso, apre una strada e illumina orizzonti ignorati, di cui pure si avvertiva un bisogno assoluto. Anche per questo la scoperta di un maestro è spesso un evento postumo. È un atto che si definisce quando tut-to è accaduto e la presenza di qualcuno ha già lasciato un segno irreversibile nel destino personale. Nella serie continua dei giorni o derola. Egli viene vissuto e la conoscenza del suo valore è esistenziale». La premessa prepara l'esempio a cui Pasolini affida la dimostrazione del ragionamento. La categoria generale si riempie, così, dell'esperienza viva che le dà contenuto. D'altra parte, egli non può che attingere alla storia individuale, esattamente nel momento in cui «la realtà vissuta» si è svolta, depositando quelle tracce che saranno durevoli. Il maestro per antonomasia prende il volto, gli atti, la voce, i movimenti e il linguaggio di Roberto Longhi. La sua apparizione si trasforma in un evento; anzi, nell'evento che rende quella presenza unica e irripetibile: «Longhi era semplicemente uno dei miei professori all'università. Ma l'aula dove insegnava era un posto diverso da tutti gli altri, fuori dall'entropia scolastica. Esso è escluso e isolato. Al centro di questo ambiente diverso [...] c'era un uomo che era in realtà veramente un uomo. Voglio dire che l'umanità dei professori suoi colleghi più modesti veniva fuori, grattando in loro la spessa crosta pro-

ra magica: «Per un ragaz-zo avere a che fare con un uomo simile era la scoperta della cultura come qual-cosa di diverso dalla cultu-ra scolastica. Un professore è un uomo alienato dalla sua professione, un'autorità che nei casi migliori getta la prima maschera autoritaria per scoprire un'altra maschera, quella del mode-sto *travet*. La cultura inve-ce mette sulla faccia di un uomo una maschera che vi si incarna e non si può più strappare: maschera misteriosa, com'è appunto mi-steriosa l'umanità quando si esprime, e non se ne resta ottusa e meschina e vile nel comportamento, nel codice, nella convenzione, nella società». Proprio rispetto a questo cumulo di scelte comuni, il maestro rappresenta il mutamento. Egli spezza la pigrizia delle abitudini, la rigidità delle parole e delle idee la banalità dei delle idee, la banalità dei giudizi. Irrompe improvvisamente un mondo nuovo, con la ricchezza delle sue prospettive e delle sue scoperte: «Longhi era sguainato come una spada. Parlava come nessuno parlava. Il suo lessico era una completa novità. La sua ironia non

### IN PRIMA PAGINA

Paola De Luca

Non mi ricordo quasi niente, tutt'al più un sorriso, lampi d'occhi curiosi dietro gli occhiali. Guardava attento, parlava sonoro.

tento, parlava sonoro.

"Paese Sera" e ragazzi sbandati, c'era stata la linea, andavo alla sezione Mazzini con serietà quindicenne per costruire un mondo nuovo che già cascava in pezzi, le foto di Stalin sui muri, i vecchi resistenti un po' ubriachi. I grandi erano gente strana, io andavo e venivo, m'applicavo a entusiasmarmi, era già un lavoro a tempo pieno. Forse l'origine della mia memoria sbrindellata, coi fatti che svaniscono e le mie invenzioni catarifrangenti. Buie senza la luce del presente.

Ci scacciarono per trotzkismo, tutta una sezione giovanile meno il nostro capo che abiurò in fin dei conti e restò nei ranghi

restò nei ranghi.
Ricordo il girare pomeridiano, senza riunioni, orfa-

na.
Gli altri mondi sfiorati, ininteressanti, liceo, teatro, piste d'atletica, lo sport una roba marziana, per fare che?

Mia madre, classe '24, ne parlava come della sua rivoluzione, socialità e lilavano senza giaculatorie, alla Mazzini, ma anche a Botteghe Oscure, alla sede dell'Unità, tutto precotto, premessa, sviluppo e conclusione, seguire la linea, "Noi Donne" uguale, caste lavoratrici e solide madri senza grilli per il capo. Stampa comunista rassicurante. Parrocchiale. Mi ci sentivo a disagio, ma non vedevo alternative.

Io ragazzetta senza memoria, ignorante e passata indenne dai corsi di Frattocchie, m'annoiavo, cercavo l'avventura e colpevolizzavo (ai tempi si diceva individualista-piccolo-borghese). Mi credevo tanto rivoluzionaria e portavo dentro il mondo minuscolo delle convenzioni di sinistra, i sensi erano esclusi, o colpevoli. Non s'era liberi d'inventare niente, scotto da pagare alle classi laboriose.

Avanti popolo.
Quello m'era sembrato
poco serio, senza un vero
discorso ai giovani, domandava invece di dire, come
se il mondo non fosse binario, tra noi e i nemici di
classe. Voleva pure fare un
archivio, metterci a setacciare documenti passati. E
il sol dell'avvenir? Desta-

# IN PUNTA DI PIEDI

gli anni, si staccano, allora, quegli incontri e quelle persone che hanno trasformato la trama ordinaria della vita e l'hanno indirizzata verso un sentiero diventato, agli occhi rinnovati, improvvisamente necessario.

Tra coloro che hanno ragionato intorno all'identità di un maestro, Pasolini, for-se meglio di tutti, ha fornito un contributo imprescindibile. Egli, in un breve scritto del 1971, ha analizzato i tratti che ne compongono la figura, lasciando a chi legge un esempio che assume la forza di un paradigma. Innanzitutto «si capisce soltanto dopo chi è stato il vero maestro: quindi il senso di questa parola ha la sua sede nella memoria come ricostruzione intellettuale anche se non sempre razionale di una realtà comunque vissuta. Nel momento in cui un maestro è effettivamente e esistenzialmente maestro, cioè prima di essere interpretato e ricordato come tale, non è dunque maestro; nel senso reale di questa pafessorale, come fraternità grezza e grossolana, povera umanità diuturna e piccoloborghese, debole carne (magari fascista). No: Longhi era prima uomo che professore (cioè maestro) proprio perché non c'era niente di professorale da grattare in lui per ritrovarlo: era subito ciò che era, cioè un uomo superiore: éra uomo cioè in quanto superuomo, in quanto idolo, in quanto personaggio da Commedia». Rispetto alla mediocrità diffusa, colui che diventa maestro per gli altri è immediatamente l'espressione di uno stile di pensiero alternativo. Introduce, nella piattezza dei comportamenti pratici e intellettuali, il segno di un'altra umanità, irriducibile a quella co-nosciuta. Così, egli immet-te, nelle stanze chiuse del-la mediocrità e del conformismo, il soffio di una vita rigenerata. Quasi per una prodigiosa alchimia, il personaggio fisico, presente e tangibile, si trasforma in un emblema e acquista un'auaveva precedenti. La sua curiosità non aveva modelli. La sua eloquenza non aveva motivazioni. Per un ragazzo oppresso, umiliato dalla cultura scolastica, dal conformismo della società fascista, questa era la rivoluzione. Egli cominciava a balbettare dietro al maestro. La cultura che il maestro rivelava e simboleggiava si poneva come alternativa all'intera realtà fino a quel momento conosciuta».

sciuta».

Ognuno ha forse incontrato, nella sua storia personale, anche nei luoghi più casuali e nei momenti meno previsti, qualcuno che nella sua memoria ha occupato il ruolo di un maestro. Sa dunque quale debito di riconoscenza ci sia per chi ha gettato, senza saperlo e senza pretenderlo, i germi di una «rivoluzione». Non resta che augurare, dunque, lunga vita ai maestri. Di essi c'è un bisogno estremo. Soprattutto nei tempi di miseria.

bertà, mitiche storie di concorsi e stadi. Fascismo tutt'intorno e sua traiettoria deviante, «non capisci?». No, non capivo e non capisco, ma ora me ne dispiace.

No, non capivo e non capisco, ma ora me ne dispiace.

Dietro gli occhiali, occhi acuti e parlava senza discorso di legami sociali, strutture nuove per giovani, quando mai gli adulti par-

bilizzante.

Poi sapevo che s'appassionava di calcio e di sport in genere, io dietro ad Althusser, mi pareva incompatibile. E rideva, pure. Inaudito.

"Paese Sera", anni 60. Era Antonio Ghirelli.



illustrazione archivio Catenacci

po. Come un giorno m'era successo, nello spazio angusto di una fermata della metropolitana di Valbeneunamessa. A Montparnasse.

### In principio era un piede

Tremante, insicuro, calzato bene, teso e muscolare, ad arco, apparve così. Un vecchio signore, dall'aria e dai modi gentili, le lenti spesse come fondi e una cartella sotto il braccio. Giusto di fronte all'entrata del vagone con quella luce giallastra che ti intima, la luce: «Su, sbrigati che si va» seguita come se ciò non bastasse dal grido, acuto e stridente di sirena omerica, del-

l'allarme di chiusura delle porte.

Intanto lui, il vecchio signore, dall'aria e dai modi eleganti benché di faccia non rasata, e cappotto liso, tremava dalla testa ai... al piede, ché di entrare non se ne parlava proprio. E la luce era sempre più luce e il suono, quel suono come sorto dal nulla, proseguiva imperterrito da quasi stacco finale il suo corso fino al silenzio. Un grappolo di passeggeri s'era raccolto intorno a lui e chi gli diceva:

Forza u' No'
Ce la potete fare – arrivò
a dire una donna
Forza e coraggio – dis-

sero i bambini

Si sbracciavano impazienti e a volte esausti, impenșieriti, agitando i gomiti e lasciando cadere per terra le borse da lavoro. Gli facevano segno di avanzare, perché poteva, le porte era-no alla portata di... piede. E più il tempo passava e più le porte restavano aperte sul vecchio signore, cogli occhi spalancati dall'enorme fatica, ma dai modi di un maestro di musica, di un generoso direttore d'orchestra. L'esitazione del piede tremante – perfino il conduttore era disceso dalla macchina e gli intimava di entrare, par dieu – aveva spinto, chissà come e chissà perché, anche due grossi si-gnori ad agire – col secchio

al fianco avevano appena finito d'incollare manifesti pubblicitari – e s'erano messi al punto dove le porte si rincorrono, per bloccarne lo slancio, e guadagnare una manciata di secondi. La meccanica del tempo e della metropoli – una grande città è soprattutto tempo, prima tempo e poi denaro richiuse le porte come richiamate a un ordine antico e che parvero crollare sotto i colpi della tecnica e della durata, del ritmo frenetico che si conta in centoventi secondi fra un convoglio e l'altro.

E man mano che i secondi passavano la folla aveva il sentimento che l'impresa fosse votata allo scacco. Il

mondo macchina ha i suoi obblighi, le sue misure ed assai bruscamente, negli istanti che si susseguirono, ogni cosa riprese il suo corso. Ed il treno ripartì senza chiedere niente a nessuno né tanto meno fornendo spiegazioni. E lui, ma lui, il vecchio signore dalla barba non fatta e dai modi e dall'aria gentile, nell'istante esatto in cui il convoglio aveva percorso il suo ultimo tratto di curva, quando anche il culo dell'ultimo vagone era sparito dall'orizzonte aveva ritratto il piede, e s'era messo a camminare leggero come un ballerino del Bolscioi, un centrocampista d'altri tempi, in tutt'altra direzio-ne. Altrove. Dov'è la vita.

### IN MORTE DEL MAESTRO

La condizione esistenziale dominante dei nostri tempi si ritrova forse nel sentirsi orfani. A tratti sembra di vivere in un enorme brefotrofio. Di maestri in giro non se ne vedono: quelli che ci sono non stanno troppo bene (per parafrasare Groucho) o se ne sono andati via già da un bel pezzo. All'idea della morte di dio è seguita, debitamente, la percezione della morte del maestro. L'abdicazione alla responsabilità, il rifiuto dello stesso concetto di influenza percepito come minaccia allo sviluppo della personalità – ma gli allievi della Scuola di Barbiana si vantavano di essere "influenzati" dal maestro – hanno mostrato la deriva di una società priva di maestri, producendo una generazione orfana di figli, costretta a chiudere le scuole per mancanza d'iscritti.

In questi nostri tempi statura morale (non meno di disciplina interiore, del resto), con quanto ne deriva, non è espressione politically correct. Eppure, nonostante tutto, in modi spesso poco appariscenti o simbolici, sembra proprio che ancora in molti si sentano orfani e vivano alla perenne ricerca di un punto

di riferimento. E di ciò non si può fare una colpa a nessuno. Va altresì detto che nell'era dell'evanescenza di questa figura, molto del maestro sopravvive nel mastro. Dal punto di vista linguistico, Mastro è già qualcosa in meno di Maestro: sparisce una vocale, aumenta il peso dei ruvidi suoni consonantici, si torna verso quelle che, nelle lingue semitiche, sarebbero le "radici" del termine. Per sottrazione, la figura del Mastro custodisce ed esalta le qualità essenziali della relazione pedagogica, non ancora inquinate dagli ammennicoli dello status e dalla cristallizzazione di un ceto di 'maestri'. E sarà il tempo a decidere se i mastri, daranno vita alle maestranze, risorse attive nel progresso sociale, o a mostri destinati alla solitudine del vaniloquio.

Il Mastro è colui che si fa portatore di un sapere essenzialmente pratico da trasmettere per apprendistato, a volte per iniziazione: il "miglior fabbro" di dantesca memoria o la più dimessa figura di Geppetto, che si appassiona alla materia manipolata fino a riconoscerne l'autonomia e il diritto alla vita. Non la gamba di un tavolo, ma un burattino da amare come un figlio. Ancora loro... Il sapere del mastro comporta una trasmissione in verticale che si costituisce in quanto tecnica, maestria, mestiere. Ma è solo il possesso e l'esercizio del mestiere che autorizza la sua trasmissione, non l'aristocrazia del ruolo o la gelosa salvaguardia dei suoi emblemi. E' la trasmissione delle competenze, prendere il tempo di spiegare senza spazientirsi: è precisione, lavoro fatto ad arte.

Nella bottega dell'artigiano, foss'anche Michelangelo (che tuttavia amava definirsi un semplice "dipintore"), la gerarchia tra mastro e apprendista si dissolve di fronte al compito da eseguire, che riconosce un solo valore: quello dell'abilità, del tocco, della maestria che a volte può rivelarsi anche nel colpo di martello fortunato o geniale del garzone.

Il lato positivo è la cura, la passione del mestiere, che si travasa nell'oggetto d'artigianato e che rende la comunicazione tra il mastro e l'iniziato proficua in quanto colui che impara per imitazione porterà all'oggetto uguale o – auspicabilmente – superiore inten-

sità qualitativa. Insomma, il mastro e l'apprendista entrano in comunicazione in quanto individui complessi attraverso l'oggetto che entrambi contribuiscono a forgiare. L'eredità che l'apprendista ha in dono è in questo senso ineguagliabile: l'autorevolezza del mastro elude ogni pericolo di integralismo dell'autorità. Come dice Muñoz nel suo racconto, è l'autorevolezza del maestro, e non la sua autorità, che fa la differenza. Il pericolo è quello di dimenticare che l'educazione non si svolge solo al livello cognitivo, ma prevede anche (sempre) il coinvolgimento delle sfere emotive e affettive dei due partecipanti alla dialettica educativa. Il pericolo che questa struttura di potere implica va ricondotto, in definitiva, al medesimo, più generale, che lo sviluppo ipertrofico della tecnica ha comportato per la cultura occidentale: nel fare vengono sublimate le correnti di potere che scorrono tra il soggetto portatore di sapere e il miste, ma la sublimazione resta pur sempre un meccanismo di difesa

Il nostro modo di vedere il lavoro di rivista prova nel con-

creto a farsi laboratorio di un modo diverso di vivere la vacanza del 'soggetto supposto sapere'. All'incirca, potremmo invocare la pur asettica espressione di 'magistero orizzontale': ciascuno si pone all'ascolto dell'altro con la medesima dedizione che si porta a un maestro, con lo stesso senso critico che si richiede al proprio discepolo per non abusare del potere che si incarna. Ecco: vorremmo che questo numero si interrogasse su questo mistero: è questa un'epoca di fine dei maestri? Se sì, è vero che questa assenza si tramuta in una cattiva rimozione (il mostruoso dei buoni maestri)che nasconde, in definitiva, la frustrazione del desiderio? Ci chiediamo se sia possibile, dunque, correggere le aspettative e cercare un maestro secolare nel compagno di strada, con cui costruire un rapporto continuamente sottoposto a verifica ma finalmente libero. paritario. Come faremmo con uno di noi, insomma.



### QUEL CHE I MAESTRI NON DICONO

Antonio Ghirelli

Quando è morto Norberto Bobbio, ai primi di gennaio dell'anno nuovo, un gran-de quotidiano del Nord ha stampato in apertura la notizia con un grande titolo che sovrastava uno splen-dido commento di Claudio Magris: «Addio a Bobbio, maestro del dubbio laico». E, come tutti gli altri principali giornali italiani, ha dedicato ai grandi saggi politico-filosofici del pensatore terinasa malta pagina al re torinese molte pagine al-l'interno, la più significati-va delle quali, senza ombra di dubbio, recava un ine-dito, la lettera che Bobbio aveva indirizzato ad Arturo Colombo, nella primavera di vent'anni fa, per spiegar-gli la ragione del suo rifiuto di accettare un premio prestigioso, già conferito a Riccardo Bauer e a Leo Valiani. Ragione semplicissima: non riteneva di meritare il riconoscimento toccato a due «personaggi senza macchia», perché molti decenni prima, durante il fascismo, non aveva esitato a prendere la tessera del partito fascista per ottenere la cattedra universitaria ed anzi, una volta espulso da quel partito nel 1935 insieme con un gruppo di antifascisti militanti, tra i quali Vittorio Foa e Leone Ginzburg, era ricorso ai buoni uffici di uno zio senatore per essere reintegrato. Più tardi, Bobbio avrebbe confessato di essersi anche ri-volto allo stesso Mussolini per non perdere la cattedra.

La vicenda si presterebbe a molte considerazioni, che infatti sono state formulate in varie sedi e in varie epoche, ma altresì ad una riflessione che va molto oltre la stessa, ammirevole figura del filosofo torinese. Il fatto è che, al forte e rispettoso risalto che i giornali italiani hanno riservato alla scomparsa del «maestro del dubbio laico», non ha fatto riscontro la minima reazione dell'opinione pubblica, molto più interessata, in quei giorni, al clamoro-

so crack della Parmalat o alle baruffe chiozzotte che si accendevano, all'interno dell'Ulivo, tra la sinistra riformista, quella antagonista e i giustizieri dell'Italia dei valori. E questa amara, deplorevole indifferenza della stragrande maggioranza degli italiani, è dovuta purtroppo in parti eguali alla loro ormai accertata insensibilità per tutto quanto riguarda i temi del laicismo, dubbio compreso, e all'allergia della società post-industriale per qualsiasi tipo di ideologia che non sia quella della tecnologia o del profitto. Per la generazione alla quale apparteneva Bobbio e, con qualche anno in meno, appartiene anche l'autore di queste noterelle, il silenzio del laicismo o l'assenza di grandi intellettuali capaci di orientare il pensiero e l'azione dei giovani rappresentano due sanguinose ferite aperte nel corpo vivo della nostra cultura, prim'ancora che del

Nei primi sessant'anni del secolo scorso, in effetti, la vita culturale e politica del nostro Paese era stata dominata da grandi correnti di idee, rappresentate da forti personalità capaci di impostare vigorosamente sul piano teorico visioni coerenti della realtà com'era e come poteva essere modificata. Alla fondamentale lezione

nostro mondo politico.

hegeliana e alla vulgata rivoluzionaria del marxismo si rifaceva quel maestro del materialismo storico che fu Antonio Labriola, studioso della socialdemocrazia europea ma pienamente apprezzato in prospettiva anche dal movimento comunistico.

Il ruolo determinante che la Destra storica aveva giocato nella soluzione vittoriosa, ancorché discutibi-le, del nostro Risorgimento rappresentava la premessa di una fioritura conservatrice per un verso in senso liberale con Benedetto Croce, per altro riguardo con una pesante coloritura autoritaria, nazionalista e statolatrica nell'eresia di Giovanni Gentile, in sintonia del resto con il decennio anti-giolittiano che avrebbe preparato l'entrata in guerra a fianco dell'Intesa e l'avvento del fascismo. Tra gli intellettuali e i militanti cattolici che il *Non* expedit pontificio aveva escluso per quasi mezzo secolo dallo sviluppo della democrazia italiana, pro-prio il cauto riformismo di Giolitti aveva preparato la caduta dell'arroccamento clericale tradotta da Murri prima, poi da Sturzo, nella creazione di un movimento politico, sociale e sindacale di grande avvenire.

La prima guerra mondiale modificò radicalmente la

situazione del nostro Paese fino a distruggere, con la pseudo-marcia su Roma, le basi stesse della democra-zia, ma nel ventennio non andò perduto il gusto del dibattito ideale, anche se soltanto Giovanni Gentile e in parte assai minore Benedetto Croce conservarono, per così dire, una cattedra pubblica, l'uno fino al giorno in cui la solidarietà con il regime fascista provocò l'atroce vendetta di parti-giani fiorentini, l'altro giovandosi di una sorta di inespressa licenza del dittatore per continuare la sua battaglia liberale, il suo altissimo magistero morale, tanto sulle colonne della sua "Critica" quanto nelle pagine di esemplari saggi filosofici e delle due opere fondamentali sulle vicende italiane ed europee negli ultimi secoli, dall'Illuminismo al Risorgimento, in cui si delinea-va la sublime definizione della storia come storia del-la libertà. Nel 1942, proba-bilmente per un'incredibile svista del censore, pubblicò con Laterza un esemplare studio su Antonio Labriola, corredando il libro di un'appendice nella quale, ancor biù sorprendentemente, veniva stampato per intero il Manifesto dei comunisti, capolavoro della letteratura politica a firma di Carlo Marx e di Federico Engels: una lettura che infiammò i

cuori di tanti fra noi, ragazzi di vent'anni.

Non a caso, l'ultimo maestro che la nostra generazione ha conosciuto è stato Antonio Gramsci, il fondatore dell' "Ordine nuovo" e poi successore di Bordiga alla segreteria del partito Comunista d'Italia, nemico giurato dello stalinismo.

to dello stalinismo. I suoi scritti furono riportati in patria e rilanciati, parecchi anni dopo la sua morte, proprio da quel Togliatti che era stato per vent'anni uno dei più fedeli collabo-ratori di Stalin: paradosso stupefacente, e non abbastanza approfondito, nella storia della sinistra italiana e che, comunque, ha contribuito possentemente all'egemonia conservata per almeno trent'anni dall'intellighenzia comunista sulla cultura italiana. Forse il capolavoro di quell'egemonia è stato segnato da Gior-gio Amendola o da quanti altri «miglioristi» del PCI di allora hanno una linea De Sanctis-Labriola-Croce-Gramsci in cui era condannato davvero il meglio della grande tradizione democratica, anche se con evidente accentuazione meridionalistica. Gli eventi degli ultimi trent'anni del Nove-cento, dal fallimento della grande illusione comunistica all'avvento della società informatica, hanno eroso il patrimonio ideale dei grandi

maestri. Al loro posto hanno tentato di imporsi quelli che sono stati definiti i cattivi maestri, ossia i predicatori di un rifiuto integrale e sanguinoso del sistema o di una restaurazione ottusa e feroce, voci roche nel de-serto delle certezze sfiorite, richiami ingannevoli per minoranze sopraffatte da un furore impotente. Laddove, invece, si rende necessario un enorme, paziente sforzo collettivo per affrontare problemi biblici: la fame e 'AIDS per centinaia di milioni di esseri umani, l'inquinamento del pianeta, la concentrazione crescente di immense ricchezze nelle mani di pochissimi gruppi senza volto e senza pietà.



oto di Umberto Mic

### L'ARTE DELLA FEDELTÀ

Milan Kundera traduzione di Massimo Rizzante

La pratica universitaria studia la letteratura quasi esclusivamente all'interno del quadro nazionale: di Broch si occupano solo i germanisti, di Joyce gli anglisti, di Proust solo i francesisti. Da sempre trovo questa pratica insufficiente.

Come comprendere l'originalità di Broch o di Proust se non si prendono le mosse dalla problematica sovranazionale del romanzo moderno? Se uno studente vuole scrivere una tesi su Gombrowicz, i professori esigeranno che egli conosca il polacco. Grazie a questo 'nazionalismo' universitario, si condannano tutti gli studi su Gombrowicz – anche quelli condotti lontano dalla Polonia – ad un curioso provincialismo internazionale.

L'esigenza di studiare un autore esclusivamente nella sua madrelingua testimonia di un rigore scientifico o di pedanteria? Chi non ha letto Kierkegaard in danese non ha il diritto di discuterne l'opera? Tuttavia non è completamente assurdo chiedersi: un'opera letteraria è del tutto traducibile? Si può far passare da una lingua all'altra tutta l'intenzione estetica di un autore? Ecco la scommessa. La grande scommessa della traduzione. La letteratura universale, infatti, può esistere solo se esiste una traduzione fedele.

Ora, si dice: la traduzione è come la donna: o è fedele o è bella. Questo è l'adagio più stupido che io conosca. La traduzione, infatti, è bella se è fedele. Mi si obietterà che questo non è possibile: nessuna parola di una lingua trova un suo equivalente assoluto in un'altra. Sì, è evidente. Sehnsucht, la celebre parola della poesia tedesca, non significa né desiderio né nostalgia, e il traduttore deve inventarsi un modo il più preciso possibile per renderne il senso in francese: con una pa-

rafrasi? Con l'aggiunta di un aggettivo? Con un neologismo? La fedeltà di una traduzione non è una cosa meccanica, ma esige inventiva e creatività. La fedeltà, quando si traduce, è un'arte

La forza di un romanziere non risiede solo nell'immaginazione, ma anche nella precisione semantica. Proust, in questo senso, non è meno esigente di Cartesio. Gli inglesi e gli americani conoscono il suo romanzo con il titolo: Remembrance of Things Past. Ricordo delle cose passate. Allusione al trentesimo sonetto di Shakespeare. Neppure il grande pubblicitario Ségué-la avrebbe saputo sceglie-re un titolo più bello e più vuoto. Il titolo di Proust, infatti, definisce esattamente una situazione umana, e le parole 'ricerca', 'tem-po', 'perduto' sono insosti-tuibili. Ho appena scoperto che in tedesco *Point de len*demain (Senza domani) di Vivant Denon è diventato Nur eine Nacht – Solo una notte. Banalità sentimentale nella quale tutta la raffi-natezza del titolo francese, che di un enunciato dai toni tragici ha fatto un imperativo edonista, si annacqua. Il romanzo di Broch che s'intitola Die Schuldlosen, cioè Gli innocenti, in francese è reso con il titolo Irresponsables (Irresponsabili). L'immenso paradosso brochiano che parla della colpevo-lezza degli innocenti è abolito. Si soffoca il senso di un'opera fin dal titolo, che è la sua prima frase.

L'altro giorno ho ricevuto un libro, pubblicato nel 1989, che mi ha sorpreso. Alla nuova traduzione dell'opera completa di Freud è stato aggiunto un tomo a parte, intitolato *Tradurre Freud*, nel quale i traduttori spiegano il loro lavoro e giustificano le loro scelte; ci è offerto, ad esempio, un 'vocabolario ragionato' di una sessantina di parolechiave di Freud che contiene: analisi semantica della parola tedesca; esame delle sue traduzioni francesi precedenti; ragioni che hanno portato alla nuova soluzione. Mi sono detto: è con questa passione per la precisione che bisognerebbe tradurre non solo le grandi opere del sapere ma anche i grandi romanzi.

grandi romanzi. Mi sono spesso arrabbiato contro le traduzioni traditrici, senza rendermi sufficientemente conto che i responsabili non sono necessariamente i traduttori. Leggo: «Capita che scrittori stranieri rimproverino ai loro traduttori francesi di edulcorare la forma, e perciò il contenuto, dei loro libri. Bisogna che questi scrittori sappiano che le edulcorazioni non sono per forza opera dei traduttori: esse sono spesso imposte dalle case editrici». Pierre Blan-chaud ha scritto queste parole in un notevole articolo nel quale racconta la storia, tanto incredibile quanto comune, della sua traduzione di Kleist. L'editore, volen-do un testo elegante, 'ben scritto', facilmente leggibi-le, ha imposto alcune mo-difiche che il traduttore, fedele allo stile inconsueto, ostico del suo autore, ha rifiutato di accettare. Ne sono seguiti processi, seccature, umiliazioni (per il tradut-tore, naturalmente, perché dei due è lui il più debole) e, alla fine, una nuova edizione di Kleist (fatta da un altro) che è tanto scorrevole e leggibile quanto peno-sa – cosa che Blanchaud dimostra, prove alla mano. Egli riassume così la situazione che, posso testimoniare attraverso la mia stessa esperienza, è sempre più frequente in ogni parte del mondo: «Quando il traduttore avrà consegnato il manoscritto si sentirà dire che le 'improprietà linguistiche' trovate nel testo hanno bisogno del massiccio intervento di un revisore (scelto

dall'editore). [...] Tutte le correzioni avranno in comune il fatto che agli autori tradotti si sarà imposto di dire qualsiasi cosa [...]. Se le loro frasi sono lunghe si farà in modo di spezzettarle, mentre le si stiracchierà se sono corte. Si arricchiranno inutilmente le copule, ma si elimineranno le ripetizioni significative [...] Le ragioni di questa censura, di questa riscrittura selvaggia? [...] La totale sottomissione a un certo stile a effetto, a una scrittura a buon mercato che [l'editore] pensa essere la sola in grado di far vendere il libro».

Ecco un appello urgente in difesa della traduzione in quanto arte della fedeltà, arte senza la quale l'idea di Goethe sulla letteratura universale che rende Proust famigliare tanto a un islandese quanto a un francese diventerà obsoleta.

# MALA



### CAVALCANTI SENZA

(una teoria di supertesto) tre inviti di *Paolo Gentiluomo* 

Scuro cuore lugubre mi trapassaste bui occhi tuoi spilli

e lo devastaste sanguinante che ancor spilla strazi umori e ne esce mozzo fiato che

rantola tale distruggimento che mi lascia sfiancato dentro stupro corpo sommosso.

(Eugenio Parola)

Voi che mi filaste lo giustacuore e tastaste la pancia a caloria misurate l'ingrassata vita mia

mia che ricucendo la rattoppa Aracne.

E vèn tagliando di sì gran controllo, che' doppiopetti sparati van via: riman figura sol en sartoria e filo alquanto, che cuce lo

Questa lana d'amor che m'ha disfatto

scollo.

da' vostr'orli gentil' presta filasse: un ago mi puntò dentro dal fianco.

Sì giunse rotto 'l spago al primo tratto che sartina imbastendo scucisse veggendo corto 'l frac nel lato manco.

(Enea Ortis)

Questa vita mia la distrugge 'l core e voce di sì gran Amore che si riscosse sol da' vostr'occhi gentil' en segnoria. Voi che per li spiriti guardate valore a l'angosciosa vertù d'amor che mi destaste e passaste dentro l'anima alquanta si mosse nel disfatto lato manco che' deboletti occhi van via veggendo figura che sospirando si giunse. È vèn tagliando 'l colpo la presta mente che dormia tremando: m'ha tratto un dardo che parla dal fianco mi gittò, morto 'l cor riman ritto al primo dolore.

(Arzilla Sevizi)

### VOI CHE(SCOLII)

Marco Berisso

applica al testimone essenziale della propria passione, ossia a colei che ne è responsabile, chiamandola drammaticamente a parte di essa, il modulo allocutorio designativo

D. de Robertis

no self control P. Gabriel

voi che tagliaste con una lametta i bulbi accesi ancora di vedere e con un colpo secco sulla porta delle meningi apriste le mie immagini:

guardate adesso per pietà guardate questa mia vita rotta in cento pezzi vita che amore ha frantumato e strugge di sospiri e di pianto e di lamenti:

amore avanza rompe le trincee ferendomi nel corpo di continuo tanto che tutto il sangue scende ai fori ed esce e si dilaga sulla terra: impallidisco tanto che alla fine rimane solo un debole fantasma ed un filo di voce che ripete quanto vi amo e quanto vi detesto:

la forza di questo folle

che mi ha sconfitto e messo in prigionia dei vostri begli occhi si è nutrita:

un dardo mi ha lanciato dentro al fianco:

quel colpo mi ha raggiunto

all'improvviso con tanta forza dentro al primo assalto che il cervello tremando si è annullato:

vedendo morto il cuore e tutto il resto:

### **BISOGNA INSEGNARE IL SONETTO A TUTTI** I GIOVANI EUROPEI

François Taillandier traduzione di Francesca Spinelli

Nella raccolta poetica *l'Al-tro*, *lo stesso* (1964), Jorge Luis Borges hà insérito un sonetto che mette in scena il primo autore di un sonetto. Ed ecco cosa scrive:

Vuelve a mirar los arduos borradores De aquel primer soneto innominado [...]
Habra sentido que no

estaba solo Y que el arcano, el increi-ble Apolo

Le habia revelado un arquetipo?

Torna a guardare i labo-

riosi abbozzi
Di quel primo sonetto
senza nome [...]
Avrà avvertito di non es-

sere solo E che l'arcano, incredibi-

le Apollo Gli ha voluto rivelare un archetipo?

Non sono proprio convinto che il sonetto, con le sue due quartine e le sue due terzine, sia stato rivelato da Apollo in persona a un poeta del Duecento, ma l'ipotesi sottolinea un punto fondamentale: ci troviamo di fronte a un mistero.

Il sonetto è un mistero eu-

ropeo. Sappiamo che nasce in Sicilia, alla corte di Federico di Hohenstaufen. È una specie di gioco di società, in cui si dibatte in versi di questioni amorose, un po' come nelle corti provenzali. Il sonetto ritroverà que-sta dimensione ludica in epoche successive, in parti-colare nella Francia del Seicento, come risulta da una famosa scena del *Misantro-*po di Molière. Ma il destino del sonetto gli ha riservato ben altro. La sua forma, infetti è stata adottata in alfatti, è stata adottata in alcuni dei più grandi capola-vori della poesia europea: i sonetti di Petrarca, Ron-sard, Shakespeare, Queve-do e Mallarmé ne sono la

L'epoca romantica tende a distaccarsene, quasi che il valore attribuito all'effusione, alla libertà e all'asocialità del poeta la inducesse istintivamente a respingere quello che considera un modello autoritario. Alfred de Musset, tuttavia, ha scritto dei sonetti bellissimi, e così Baudelaire, che in Francia opera una sintesi tra temi romantici e forme

classiche.
Sotto l'occupazione nazista, il poeta Jean Cassou, incarcerato, compone mentalmente trentatrè sonetti nella sua cella; questa forma rigorosa rappresenta anche uno strumento mne-motecnico. Nel 1954, durante la lotta contro l'imperialismo americano, il co-munista Louis Aragon, che ha tradotto dei sonetti di Petrarca, e che confesserà di aver nascosto un sonetto in ognuno dei suoi libri, persino nella fase surrealista, incita i giovani poeti a riavvicinarsi a questa forma poetica. Il suggerimento è un po' precipitoso, per non dire grottesco (e infatti non vi si dilunga) ma l'in non vi si dilunga), ma l'intuizione è giusta.

La forma sonetto possiede indubbiamente un suo specifico fascino e un intrinseco potere di attrazione; chiunque la associa automaticamente non solo a una cultura, ma a una civiltà. «Potremmo dire che il sonetto è la forma unificatrice della poesia europea per eccellenza, e non

può non sorprendere che la stessa considerazione non sia stata riservata al trattato di Maastricht», scritato di Maastricht», scrive scherzosamente Jacques Roubaud (*Poésie: récit*, Le Seuil, 2000, pp. 162-163).

La domanda è dunque la seguente: perché un breve componimento formate de despressiones de la contractione de despressiones de la contractione de la contractione

to da due quartine e da due terzine, con rime che se-guono i modelli canonici ABBA ABBA CCD EDE, o ABAB ABAB CDE CDE, o altre varianti, perché pro-prio questa struttura, e non un'altra, si è imposta con tanta evidenza a secoli di poesia europea?

Ci sono forme che si spiegano. Quando la Chiesa cristiana, ad esempio, inventa prima il computo sillabico dei versi e quindi l'assonanza, che prefigura la rima, è possibile spiegarne il per-ché. Spiegare il successo di una forma come il sonetto risulta invece molto meno

Possiamo dire che riuni-sce le rime baciate, le rime piatte e le rime incrociate, la quartina e la terza rima cara a Dante; o che le terzine diventano più analitiche quando l'enunciato le se-para e più liriche quando le abbraccia in un unico movimento. Possiamo citare la successiva contrazione che, dopo la pacata esposizio-ne delle quartine, sospinge il pensiero verso una strettoia che culmina nel verso finale, identificato col nome di 'chiusa' – facendo così della poesia un edificio poggiato sulla punta. Sono tutte affermazioni probabili che possiamo fare. Ma non hisogra forse diffidare non bisogna forse diffidare delle giustificazioni a po-steriori? Se inventassi una struttura qualsiasi – dicia-mo ABA, BCCB, DBD – e questo nuovo genere s'im-ponesse a otto secoli di poesia, non si riuscirebbe forse a dimostrare rigorosamente che tale struttura è idea-le per questo e quest'altro

Non conosco quindi la risposta alla mia domanda. Ai miei occhi la forma sonetto rimane arbitraria. Dopo tutto, può darsi che anche la prospettiva in pittura, la scala in solfeggio, il gioco di scacchi, o i tre ordini dell'architettura classica siano arbitrari.

Si possono tuttavia fare alcune osservazioni.

Innanzitutto, la corte di Sicilia del Duecento si dedica all'elaborazione di una lingua a parte nel cuore della lingua comune, dilettando-si a introdurre nell'espressione dei parametri supplementari e, in un certo senso, lussuosi. Si tratta, del resto, di parlare di questioni amorose, e potremmo quasi dire che la distanza tra il sonetto e il parlato spontaneo non è poi tanto diversa da quella tra l'accoppiamento istinti-vo e il duo erotico che adotta i codici e i rituali della seduzione e del libertinaggio.

L'ipotesi che ci possa essere un rapporto simboli-co o di parallelismo tra i procedimenți dell'espressione verbale e i procedi-menti amorosi ed erotici in uso in un dato ambiente è affascinante; e in questo senso, il massacro di ogni stilistica nell'Europa moderna andrebbe ricollegato alla sua volontà di uccidere l'erotismo (per quanto mi riguarda preferisco corrispondere con Madame de Merteuil piuttosto che con Madame Catherine Millet).

Legata quindi all'arte di amare, per un altro verso, l'invenzione del sonetto è ricollegabile alla Legge. Si è soliti affermare, infatti, che i poeti della corte de siciliana erano spesso dei giuristi, e il presunto in-ventore del primo sonet-to, Giacomo da Lentini, è to, Giacomo da Lentini, è soprannominato *Il Notaro*. Ora, come ben sappiamo in Francia, la codificazione dell'espressione non può essere dissociata dall'edificazione giuridica, ossia dalla società politica. Ed effettivamente la corte di Federico di Hohenstaufen in Sicilia fu il centro di una in Sicilia fu il centro di una continua elaborazione giuridica. La spiegazione di questo legame privilegia-to tra legge e lingua è semplice: per rendere conto di situazioni umane, a volte estremamente complica-te, è necessario fissare, per quanto possibile, il senso dato alle parole, raffinando la cultura della sfumatura e perfezionando il rigore dei

rapporti logici.

Ma quello che permane
di giuridico nell'invenzione delle forme prosodiche rileva piuttosto del gusto per la regola del rituale e dell'apparato: ci si esprime secondo un protocollo. I primi sonetti sono inoltre riferibili all'eloquenza e alla retorica: al primo, in cui si enuncia una concecui si enuncia una concezione dell'amore, risponde il secondo, difendendo un altro punto di vista. Vien da pensare all'arte dei sofisti, quei famosi sofisti che Socrate tanto screditava, e di cui l'ellenista Jacqueli-ne de Romilly ha ricordato il ruolo decisivo che svol-sero nell'apprendimento dell'argomentazione e, di conseguenza, nello svilup-po del pensiero astratto e speculativo.

La dimensione ludico-mondana del sonetto non va perciò sottovalutata: essa ritualizza quella richiesta, che a tutti viene fatta, di una parola con-clusa, una parola non invi-schiata nella pesantezza, per definizione insondabile, della sincerità; incita ognuno di noi a «entrare nel giardino con dei fiori», per riprendere la splendida immagine di Jean Paulhan.

Tra l'altro, chi ha visto il film Eight Mile sa che, quando i giovani rappers delle metropoli industriali americane organizzano dei certami e dei concorsi di rap, agiscono in modo più rozzo, certo, ma tutto sommato simile ai chierici e ai cortigiani di Federico.

A questo punto, sembrerebbe che il mistero (o l'arbitrarietà) della forma sonetto si collochi in un'economia profonda della parola e della lingua. Il significato dei rituali non sempre è ovvio (perché si toccano i bicchieri prima di bere?); possiamo razionalizzare la lingua, ma essa non è di per sé razionale, e non è semplice, ad esempio, dire perché pone il sog-getto prima o dopo il verbo. Allo stesso modo, nel-l'educazione il bambino impara ad osservare delle regole di cui solo in segui-to capirà il significato e la necessità (può persino os-servarle tutta la vita senza mai porsi domande). Questo, forse, è il motivo per cui viene accettata l'arbitrarietà del sonetto, e per questo stesso motivo lo si considera emblematico di una certa forma di civiltà.

Potremmo dire che il sonetto indica e, al tempo stesso, delimita il mistero in cui ci situa la parola, e il suo carattere inafferrabile.

Poco a poco, nel corso della mia vita di scrittore e di uomo, vado scopren-do i segreti e le meravi-glie racchiusi nella storia del nostro continente. E mi piace trasmettere la felicità che tali scoperte mi procurano. Ma l'idea, forse presuntuosa, che mi ha guidato nello scrivere il presente articolo è un'altra: l'educazione europea che vorrei veder nascere nel campo delle Lettere dovrebbe prevedere dei percorsi simili a quello che ho appena accennato, che intreccino attorno alle opere paesi, epoche e cause

nare le disparità nazionali



LENGUA



## Suc

### LA CITTÀ DELLE MADRI

Cesare Cuscianna

Santa Rosa de la Cruz, mia madre è morta qui. Sei mesi fa, a metà strada fra Mendoza e il confine con il Cile, in un paesino tra il vento e l'ombra dell'Aconcagua, al margine della *carretera* che scende a Valparaiso. Raccontava sempre di Capua, in Italia, dove era nata nel 1920, partirono quando aveva sei anni. La città dei gladiatori la chiamava, e parlava dei la chiamava, e parlava dei campi lungo la via Appia, terra gonfia di tesori: bronzi, monete, statue. Una volta nel fondo dei vicini emersero blocchi di pie-tra dalle ruvide sembianze femminili, le braccia cari-che di figli. Arrivò il podestà, i carabinieri, i carri coi buoi, trasportarono tutto al Museo e fu festa. Mia madre è cresciuta, si è spo-sata e ha avuto sei figli in Argentina, qui siamo una grande e rispettata famiglia ma diceva sempre che prima di morire voleva tornare a rivedere quelle madri. Così non è stato, lei non ha potuto. Io sì.

Pietre grigie, spaccate, monche. Pietre miracolosamente intatte. Raccontano dalla ancestrale genitrice, parente antica, animale. Affiorano della penombra, sono le Madri, e vegliano. Mammelle premono vesti severe, catturano l'occhio, qui si celebra il più sicuro

dei nutrimenti, il latte materno. Alte dai trenta centimetri al metro e mezzo, saranno più di un centinaio. Mutano le dimensioni, non i volti, conta solo la fecondità, le differenze si apprezzano dal numero di figli. Fra le braccia sono quattro, cinque, sei. A volte un fascio intero, come grano, anch'esso figlio della madre comune, la terra.

L'uomo alla biglietteria

L'uomo alla biglietteria del Museo ha giurato: «La conosco!»

Per la rotondità del volto mi ricorda uno zio morto. Ovviamente non lo conosco, e lui non può conoscere me.

«Strano, non dimentico le facce, dimentico i nomi. Mai le facce».

Mia madre era nata qui, lo informo in un italiano rugginoso, a cento metri di distanza, ma quasi un secolo fa. Proprio di fronte al Museo c'è la fontana con la statua decapitata. Ha bevuto quell'acqua da bambina, e io l'ho fatto poco fa. Inizia allora un interrogatorio garbato, quasi deferente. È febbraio, si festeggia il carnevale, per un attimo credo a una beffa. Altrimenti, con un salto del cuore, penso alle mie colpe, a troppi avrò fatto dei torti ed ora quest'angelo sterminatore giunge a chiedermene conto, nei panni affabili del bigliettaio.

Infine ci stringiamo la mano, il suo stupore è sincero e non sembra scemato. Affidato ad una donna-guida inizio la visita. Indugio di fronte ad una bambolina in avorio, scura e senza vesti, il giocattolo di una bimba vetusta. Tuttavia sono qui per le Madri, le matres matutae, arcigne e bellissime. L'accompagnatrice non mi perde di vista, intuisco che avrebbe voglia di appurare se è vero che vengo così da lontano solo per vedere il loro Museo ma rispetta il mio silenzio e consente che scorra le mani su quelle pietre, tastandone la trama. I polpastrelli risultano appena impolverati, le donne assise non sono friabili come sembrerebbe, sono madri monolitiche, che bene sopportano le ferite, forse le infliggono.

Chiedo il catalogo del

Chiedo il cătalogo del museo da portare con me in Argentina. È esaurito, con gentilezza svagata mi prestano un fardello di carte, posso fotocopiarle ma bisogna andar fuori, in una cartoleria. Mi accompagnerà ancora la donna-custode. Usciamo e prendiamo verso il Duomo, mia madre vi fu battezzata. Il nove settembre del 1943 un bombardamento devastò la città, lungo quella strada c'era il forno, un fratello del nonno vi restò sepolto comprando il pane.

All'improvviso la custode rompe il silenzio. Con l'eccitazione di un bambino indica a braccio teso un balcone: «L'altro giorno si è buttata una donna, là!»

«E morta?» chiedo, temendo intrusioni di ombre estranee.

La cartoleria vende anche giochi per bambini ma è sottosopra come per un trasloco, in realtà, mi spiega con sussiego il negoziante, stanno facendo l'inventario. Mentre aspettiamo le fotocopie finalmente osservo la mia donna.

Ha un'aria familiare. Più giovane di me ispira il rispetto di una vecchia madre. È massiccia, statica, senza età, come le *matres*. La invito a bere un caffè, rifiuta, in un lampo di sospetto.

Allora la ringrazio e ci salutiamo. Le apro la porta, che è dura e tenace, mi sembra di averlo fatto mille altre volte. Abbassa gli

occhi, scompare.

Preso da uno strano intontimento temporeggio, compro stelle filanti, coriandoli e una di quelle trombette in carta che soffiandovi dentro allungano una lingua come a beffeggiare il destino.

Poi esco anch'io e vado per un'altra strada, nell'aria chiarissima, fredda e ventosa.



### PER OGNI GIORNO

Biagio Cepollaro

dovrei dire anch'io a quarant'anni ciò che a venti non si poteva dire che ti viene naturale all'inizio

solo quello che hai sentito dire il resto che conta

nessuno te lo dice ci devi sbattere per poi scoprire che anche un applauso ti porta fuori strada che debole è la via e veramente oscura

come fare ad avere mente ordinaria

e chiesi

sale la collera lasciando indietro la testa sale per visceri aggrovigliate e muove una specie di voce che fa della voce

grugnito

e dormendo si fa avanti la preistoria

io ci vorrei parlare col rettile cervello non è male in lui gli fa male solo il silenzio

ma come fare ordinaria
la mente e la
domanda
su solco sbagliato
che non c'è solco né pista
che non c'è disco
su cui girare e nulla gira
intorno né si muove a
spirale non lo puoi
prevedere si muove
e basta

che il bene non è fatto di volontà la storia che uno decide

delle sue azioni sembra davvero se s'impegna trattiene la mano non preme il pulsante ci dovrebbe essere sempre rosso telefono che puoi fare scoppiare la bomba dicendo tra venti minuti arrivano missili hai giusto il tempo di armare e forse spedirli da questa parte

tutta la vita a cercare di vivere dentro il giorno è strano come crescendo o invecchiando è strano come si vada dal grande presunto al piccolo come colui che chiese:

maestro, e ora che devo fare di tutto

questo

vuoto?

e il maestro rispose: gettalo via

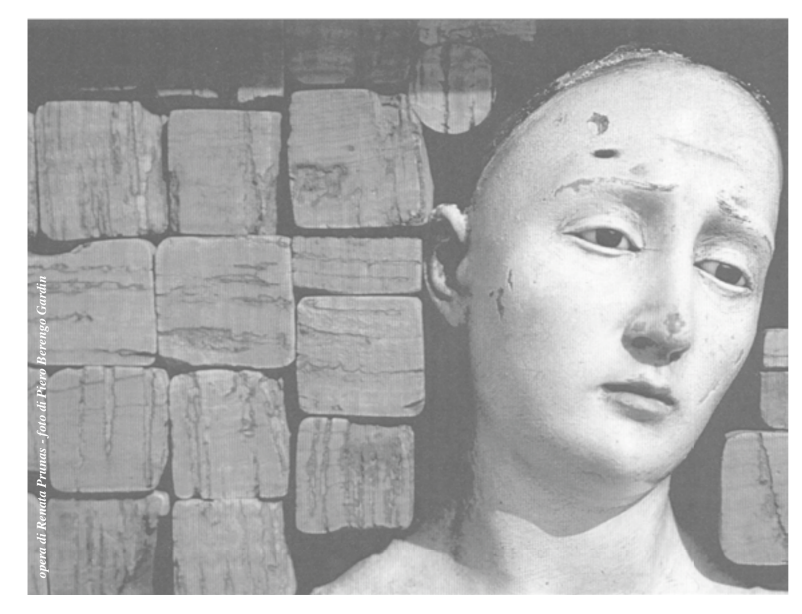
oppure

fallo.

che il vuoto non è veramente vuoto finché lo tieni in mano con le mani a coppa allora gettalo via che non ti serve a niente che è ancora qualcosa e chiesi come questo s'illumini e che il vivido dello scorcio in un'ora della casa o la confusione al bar per chi paga si faccia vivido insomma il vivo abbia luce

intanto continuo anche in pieno giorno a fare

buio



### **COSÌ DEVI FARE**

José Muñoz

A Parigi, non lontano da dove abito c'è il *Musée des Arts et Métiers*: questo mi fa pensare che l'arte senza mestiere sia meno arte, ma il mestiere senza arte sia solo mestiere.

Ho imparato il mestiere artistico del fumetto con Alberto Breccia, Ugo Pratt e Francisco Solano Lopez. Con Breccia e Pratt nella Scuola Panamericana d'Arte, con Solano Lopez nella sua bottega.

Nella scuola si tentava di produrre senso, storie con un inizio, uno svolgimento e una fine. Godard l'ho conosciuto dopo.

La Panamericana, un ente privato creato dai fratelli Liepsig, rappresentò un grande momento per lo sviluppo del fumetto, se così si può ancora dire, e per noi che erayamo nei paraggi

che eravamo nei paraggi. Soffrivo, a quel tempo, l'urgenza di una definizione identitaria, ero un adolescente in fregola che passa-va il tempo tra discussioni contraddittorie e rifiuti isterici degli adulti rugosi che parlavano di cose che non capivo ma che consideravo ostili alla mia autonomia. Fu una crisi adolescenziale vissuta fino in fondo, ma non al punto di negare l'esistenza di gente che ne sapeva più di me. Rifiutavo gli insegnamenti troppo invadenti ma mi sforzavo di apprendere la tecnica, l'arte. Imparavo a disegnare un corpo umano, imparavo la sensibilità che occorre per pensare con le mani, persi-no coi piedi – ho visto che si possono fare delle cose incredibili coi pennelli al piedi, una cosa che potrebbe fare Maradona per riempire i pomeriggi. Già allora intuivo che ero interessato al disegno narrativo, oltre che a rappresentare la luce e l'ombra di una scena: non ero ancora impressionato dallo spettacolo interiore delle persone, che è poi parte centrale dello spettacolo meraviglioso dell'esistenza. Ma questo lo impara deno Il dicegno è toporro dopo. Il disegno è toccare con emozione e con rispet-to l'esistenza, lo spettacolo meraviglioso e terribile che abbiamo davanti agli occhi. lo subivo eccessi di crisi d'identità e tornavo a casa in mezzo a furie fredde ma sospettavo che i maestri sapessero quel che andavano dicendo. Breccia era un tipo di poche parole, dense, giu-ste, piazzate qua e là. Poi, Breccia e Pereyra, un altro prof della Panamericana, mi hanno trovato un posto nella bottega di Solano Lopez, disegnatore dell'Eternauta. C'erano Breccia, Pratt e c'era Solano, un pennello decisamente più asciutto. Solo dopo ho capito l'unicità del suo lavoro.

Quando sono arrivato da lui io tentavo delle cose un po' alla Breccia un po' alla Pratt tipo inchiostri succosi, arcigni, gesti cinesi e giapponesi, decisi e svolazzanti. Lui, invece, mi portava verso quello che voleva lui, i cieli di Buenos Aires per esempio, disegnati arando le nuvole rovesciate col pennello semiasciutto, spettinato come una pennellessa. I cieli bassi di quella che sarebbe diventata la Buenos Aires del futuro: una specie di veggenza quella storia, i cieli grigi degli invasori, pennelli asciutti che ferivano le nuvole e le spingevano giù nella città. Questa sensazione d'angoscia io cercavo di riprodurla usando linee troppo piene d'inchiostro: lui veniva e con la tempera morsicava e spet-

tinava i miei tratti, cancellava e rifaceva dicendomi: «così devi fare».

Solano è un grande creatore di atmosfere, uno che possiede l'anima viva di Buenos Aires, come Piazzolla.

Hector Oesterheld, lo ceneggiatore dell'Etersceneggiatore dell'Eternauta è stato ammazzato dai militari. Solano voleva un fumetto di fantascienza che non fosse stupido. È lui partorì l'Eternauta, ossia i paesi del nord che condan-nano i paesi del sud a ri-cevere tutta la merda dello spazio, che è in pratica un po' quello che accade nella realtà. Hector Oesterheld riusciva a intuire ciò che sarebbe successo e che in parte già succedeva. Dietro tutti i lavori d'invenzione e di finzione c'è l'eterna ricerca di come sopravvivere accettando le mediazioni senza rinunciare alla libertà di raccontare le cose del mondo così come si intui-scono. Avevo diciotto anni e già layoravo illustrando Oesterheld: ero un giovane 'rivoluzionario' insolente-mente giusto ed insolenmente giusto ed insolen-temente puro. Lui, invece, era considerato un signore medio-borghese che, non essendo giovane, non prati-cava le idee giuste. Quindici anni dopo, nel 1977, questo stesso uomo sarebbe sta-to ammazzato dai militari, perché si era messo in gioperché si era messo in gioco. Oesterheld, insomma, è uno che aveva abbandonato le 'storielle' e la storia lo ha massacrato. Anelava alla giustizia e alla buona condotta sennonché si sa come funzionano queste cose, lo stesso dramma che si ripete sempre: l'aspirazione a un mondo migliore e la difficoltà di metterlo in pratica nei propri atteggiamenti. Forse è il dramma della no-stra specie: l'impossibilità di diventare socialisti e la pretesa di esserlo.

Alla scuola Panamericana, in una sorta di autismo creativo in via di definizione, c'era tra noi allievi un fumettistico spirito di competizione: gareggiavamo sorprendendoci a vicenda in mezzo a gridolini virili frantumati da urla adolescenziali. Apprendevamo dai maestri e dai compagni di classe e sentivamo le cose nel disegnarle

dai maestri e dai compagni di classe e sentivamo le cose nel disegnarle.

Con Solano vivevo un vero rapporto da maestro ad allievo, 'all'antica'. In italiano usate la differenza tra autoritarismo e autorevolezza: siamo materia cosciente persa nell'universo con l'angoscia di sapere che moriremo e di ciò non ho mai sentito una spiegazione adeguata al mio comprendonio: nascere, morire, una situazione rischiosa.

E allora ogni tanto capitano delle persone nelle diverse tribù, etnie, nazioni che hanno un *plus* nei loro cuori e di capacità organizzative. Insomma persone che tentano di onorare la vita riconoscendo almeno le ferite inflitte e autoinflitte nel tessuto sociale. Mi viene in mente Hector Kirchner: il nuovo dell'Argentina che tenta di restituire dignità agli argentini. Dei maestri posso dire che ce ne sono stati di inascoltati perché gli allievi volevano fare da sé. Comunque sia ognuno ha cercato, talvolta riuscendoci, di raccontare quello che gli succedeva durante il suo breve soggiorno nel mondo. E la materia cosciente. Il fumetto è un linguaggio affascinante perché credo sia un linguaggio profon-damente manuale: è vero

che dopo si stampa, ma all'origine ci sono delle macchine imperfette che siamo noi, che sognano disegnano scrivono quello che dopo le vere macchine stampano e mandano al mercato come prodotti spirituali.

Pochi sanno che sono un rappresentante della scuola argentina perché pochi sanno che sono argentino e mi fanno passare per un europeo. In qualche modo lo sono, visto che l'argen-tino era europeo prima an-cora che esistesse l'Europa unita. Io mi sento un figlio riconoscente, porto dentro di me i fuochi che i maestri hanno contribuito ad accendere e ad alimentare. accendere e ad alimentare. Vado in giro per il mondo vendendo la mia merce spirituale con alti e bassi consapevole di aver avuto molta fortuna, la fortuna di capitare in quel momento fra tutte quelle persone creative, di averle sapute riconoscere e rispettare. Ricordo con Don Alberto a scuola: ero lì a inchiostrare scuola: ero lì a inchiostrare un disegno e usavo delle trame molto intrecciate, mettevo una macchia grigia accanto ad una mac-chia nera, e lui mi diceva: «guarda qua, hai fatto una macchia grigia che quan-do sarà stampata diventerà nera: questo non è il fumetto non devi mettere nero con nero». Mi fa una scacchiera, un quadrante bianco accanto a uno nero e mi dice: «Muñoz, questo è il fumetto». E lì ho smesso di usare i grigi. Per rap-presentare luce e ombra c'era un limite netto, poi il limite comincia a tremare e così è nella vita. Noi siamo in questo parco delle meraviglie e siamo tendenzialmente malvagi e stupidi, capaci di divorare noi stessi: uno scacco matto, ma subito ci viene la voglia di giocare un'altra partita, di rimescolare le carte. A proposito di rimescolare le carte mi viene in mente un disegno del Che Guevara di Breccia: da una parte ra di Breccia: da una parte del foglio c'era una cic-ciona disegnata da Filippo Scozzari – è interessante la visione tecnico-coloristica della turista pord della turista nord americana con gli occhiali Anni Sessanta – e dall'altro Alberto innamorandosi dello stupendo grigio della carta e senza guardare il retro, disegnò un ritratto del Che. In trasparenza, dove fini-sce la natica della cicciona

Breccia manifestava un certo orgoglio nell'aver contribuito al mio cammino, lo scambio tra maestro e allievo è come la consegna di una torcia che l'allievo porta in sé con il compito di alimentarla. Diceva Quevedo: «Polvo seré, mas polvo enamora-do». Anch'io ho cercato di fare la mia parte, per-petuando il fuoco: il ruo-lo che ha giocato Breccia nel mio mestiere l'ho in un certo senso assunto con quelli che mi hanno seguito, quelli che da me hanno ricevuto. In Argentina, il mio paese, il tempo è stato brutalmente interrotto: tra 'Argentina di oggi e quella precedente alla dittatura non c'è quasi nessun punto di contatto. Meno male che il fumetto è un mestiere 'infantile', la mia infanzia argentina mi appare esotica, lontana. È anche colpa dell'età: stiamo cominciando a salutare la vita ed allora l'infanzia ritorna, mentre il manifesto di Goya, il maestro dei miei maestri, vigila sempre dal muro.

inizia la nuca del Che.



# MASTER

### I MAESTRI DELL'OCCIDENTE

Paolo Colautti

Le genti d'Occidente, dopo migliaia d'anni di riflessioni, stanno imparando con fatica che la violenza non sempre paga, ma nessun Maestro ha mai insegnato loro che non hanno nulla da insegnare al resto del Mon-

L'ultimo Maestro morì in prigione moltissimi anni fa. Di lui ci rimangono molti volumi. Dicono che il segreto del suo insegnamento si nasconda nei suoi scritti. Di lui conosciamo tutte le cronache ufficiali, cioè quasi nulla.

Era l'ultimo di una nobile stirpe, le cui origini si perdono nella notte dei tempi. Ancora oggi c'è chi favoleggia di antiche discendenze egizie o druidiche, o addirittura sciamaniche. Il nostro mondo è costellato dalle loro opere, che come piramidi si elevano dalla sabbia delle immagini quotidiane. C'è chi vede in loro la saggezza dell'Occidente, chi tout court l'Occidente.

Al Liceo ci hanno insegnato a rispettarli. All'Università abbiamo imparato ad amarli. Nel fuoco della nostra ribellione ci siamo sentiti figli loro. Oggi si intravvedono appena tra

le nebbie del passato, si dileguano tra le note di una canzone che esce sempre più flebile dal petto degli uomini.

Ma prima di svanire, come un vecchio albero che fiorisce rigoglioso un'ultima volta prima di morire, figliarono in abbondanza al sorgere della Modernità. I loro figli sciamarono per l'Occidente a parlare di Progresso e Uguaglianza. C'era qualcosa di magico nelle loro parole, perché incantarono anche i figli delle terre che stanno oltre Europa, i figli di quelli che i loro padri incatenarono come schiavi. Una nuova alba sembrava sorgere per l'Umanità.

Poi, non si sa perché, invecchiarono di colpo; e noi restammo senza risposte, proprio quando avevamo in gola mille e più domande da fare.

Partirono anni fa con la camicia bianca sul petto coraggioso,

con l'animo aperto e gli occhi decisi sull'orizzonte luminoso, con amore e decisione, partirono.

In questa città sempre uguale li abbiamo attesi.

In questi quartieri senza nome li abbiamo immaginati.

In queste piazze di cemento abbiamo interpretato

I loro messaggi lontani, i nostri sogni.

Ora non ci giunge più la loro voce; si sono persi laggiù oltre il fumo della periferia.

Si dice che qualcuno sia tornato, muto con gli occhi stan-

I padri invecchiano, dimentichi di noi, delle nostre speranze, dei

nostri sogni.
Sono rimaste solo le loro parole, i loro ricordi:
voci, echi lontani ormai confusi.

Da tempo nessuno torna più a portare buone nuove. Da tempo nessuno parte più da questa piazza.

I nostri zaini sono tutti lì, per terra, tristi.
Vogliono convincerci che non ci sia nulla là, oltre il luccichio dei tetti.

Così siamo rimasti soli. La solitudine fa riflettere, forse anche più dei Loro libri. Ma è proprio vero che l'Occidente sono Loro?



### Suc







**OBBLIGATI ALL'OBLIO**Jean Claude Michéa
traduzione di
Alessandra Mosca e
Paolo Trama

# APPELLO

Si delegittimano gli insegnanti con un atteggiamento apparentemente libertario chiamando genitori e alunni a denunciare tutte le forme di autorità del 'Maestro'. Ora, la parola 'maestro' ha due significati molto diversi. In latino, dominus designa colui che esercita un dominio o un'oppressione e magister colui che possiede un'autorità conferitagli da un sapere.

In questo senso, Bakunin, che era un anarchico, poteva scrivere: «In materia di scarpe riconosco l'autorità del calzolaio». Riducendo la figura del maestro – inteso come soggetto detentore del sapere – a quella del maestro – inteso come oppressore – si aveva modo, sotto sembianze rivoluzionarie, di distruggere qualsiasi tipo di trasmissione del sapere critico. E per questo che, secondo il dogma attuale, l'insegnante deve accontentarsi di essere un "animatore" che aiuta l'alunno a "costruire il proprio sapere".

Da una decina d'anni, gli insegnanti che frequento, e questo indipendentemente dall'età, affrontano la riapertura della scuola con la certezza che l'anno scolastico che sta iniziando sarà sicuramente più difficile ancora di quello che si è appena concluso. È un sentimento strano e nuovo. Nel momento in cui ho iniziato a Parigi, nel 1972, e per un lungo periodo successivo, era chiaro che il mio lavoro sarebbe diventato sempre più facile man mano che avrei accumulato esperienza. Al giorno d'oggi è vero il contrario.

Ovviamente non conosco nessuno che neghi la necessità per un buon insegnante di essere un buon pedagogo! Il problema è sapere se la pedagogia è una scienza che produce leggi, alla maniera del fisico nel suo laboratorio, o un'arte che, come tutte le arti, s'impara sul campo e si fonda su conoscenze empiriche, e non sperimentali.

Chiunque abbia insegnato, o semplicemente educato dei figli, sa bene che si tratta più di una questione di intuito che di conoscenze scientifiche.

Tutto quello che si può dire è che non si può essere un buon pedagogo senza provare, da un lato, passione per ciò che si cerca di trasmettere e, dall'altro, affetto verso coloro ai quali si cerca di trasmettere il sapere. Tutti sanno che queste cose non si imparano matematicamente. Lo sanno tutti, salvo i pedagoghi di professione.

Vorrei aggiungere – è un segreto di Pulcinella nell'ambito dell'insegnamento – che la maggior parte delle volte gli specialisti di queste sedicenti 'scienze dell'educazione' sono ex insegnanti che, per una ragione o per un'altra, hanno fatto di tutto per sfuggire a un mestiere in cui non si sentivano realizzati e per non confrontarsi più con degli alunni. È su quest'armata in rotta, spesso amara e inacidita, che Claude Allègre e Philippe Meirieu hanno avuto il colpo di genio di appoggiarsi per rompere la resistenza del corpo insegnante e inaugurare «il più grande mercato del XXI secolo».

Per distruggere tutte le lacune createsi, devo dunque moltiplicare le precisioni e le osservazioni su tutto quello che, in quinta, una volta, andava più o meno da sé. Per esempio, ripetere un corso sull'accordo del participio passato o ricordare chi era Pascal o Montaigne. Improvvisamente, ritardi e ostacoli si accumulano sul lungo e pericoloso cammino del programma.

È evidente che bisogna alleggerire i programmi. Ma su quali basi e con quali criteri? Secondo l'ideale del ministro, la diminuzione in quantità dovrebbe nuocere il meno possibile alla qualità del sapere insegnato. È un'impresa molto difficile.

Per condurla a buon fine, non penso che si possa fare affidamento su un governo per il quale la scuola deve assicurare 'l'impiegabilità' dei nuovi 'flussi generazionali'. Con questa ottica, ho davvero paura che un giorno la prova di filosofia, sempre che esista ancora, sia sostituita da un questionario del tipo: «Chi era Schopenhauer?: a) un filosofo tedesco b) il libero del Bayern Monaco c) una marca di birra».

È anche vero che un futuro impiegato del Mc Donald's non ha bisogno di saperne di più. Da un punto di vista liberale è logico, e redditizio, allineare la cultura al salario.

I 'pedagoghi', del resto, cercano di rinforzare questo dispositivo psicologico essenziale al funzionamento del capitalismo con, prima di tutto, l'idea che «il ragazzo deve essere al centro della scuola».

La maggior parte degli alunni di oggi sarebbe infatti profondamente sconvolta se non accettassi i compiti che mi consegnano a volte con due o tre settimane di ritardo. Ma se avessi la sventura di essere io in ritardo nel rendere le copie corrette, mi spetterebbe una bella lezione di morale.

Mi ricordo di un'alunna, del resto molto simpatica che, rendendomi con il solito ritardo un compito con cancellature monumentali e macchie di whisky, vi ave-va allegato questo bigliet-to di scuse: "Mi dispiace consegnare il compito in questo stato, ma non avevo voglia di ricopiarlo". Da buona cliente, non aveva infatti messo in dubbio un solo istante che la voglia o l'assenza di voglia siano i soli motori ragionevoli dell'azione umana e che le sue scuse erano quindi perfettamente legittime.

Suppongo, invece, che se le avessi risposto che, anch'io, non avevo alcuna voglia di correggere il suo compito, ella vi avrebbe visto un oltraggio insopportabile ai suoi diritti fondamentali e, probabilmente, avrebbe intrapreso una procedura presso la Corte Europea di Giustizia.

Gran parte del nostro mestiere consiste dunque, sempre di più, nel riumanizzare l'alunno, cioè nell'insegnargli ad essere altro che un consumatore per il quale ogni invito alla riflessione critica debba mirare ad un'utilità immediata, o costituisca solo un increscioso 'rompicapo'. Non riuscirete in questo lavoro se non amate profondamente gli allievi e la vostra disciplina. Ma quando riuscirete, la gratifica non avrà uguali.

E gli altri professori, come reagiscono a questa metamorfosi?

In sala professori gira una battuta ricorrente: se si desse agli insegnanti anche solo una metà dei diritti di cui godono gli alunni di oggi, la loro beatitudine sarebbe totale.

Come sotto la Russia brezneviana, gli insegnanti tentano di proteggersi con l'umorismo e la derisione. Ma è chiaro che una molla si è rotta.

Come si svolge un consiglio di classe?

Un tempo era il luogo in cui i professori giudicavano, in modo del tutto indipendente, il lavoro degli alunni. L'ago della bilancia è andato ora nell'altro senso. Ormai il consiglio di

classe tende a diventare il

luogo in cui i rappresentanti dei genitori e degli alunni giudicano, all'americana, il lavoro dei professori.

Gli insegnanti si recano tremanti davanti a questo nuovo Tribunale. Per proteggersi adattano le votazioni ai presupposti desideri dei consumatori che li giudicheranno.

L'unica cosa che mi dà noia è che tutto il lavoro dell'insegnante è quasi invisibile dall'esterno. Non potrò mai evitare che la mia fruttivendola castellana del mercato, la superba Elizabeth, ogni volta che lascio il liceo per recarmi alla biblioteca Sarrau, mi saluti con un allegro: «Insomma M'sieur Michéa, sempre a zonzo. È proprio vero che è sempre in vacanzal»

Eppure se si volesse misurare la quantità reale di lavoro che deve svolgere un serio insegnante, basterebbe dare un'occhiata al suo armadietto dei medicinali.

Da qualche anno, per reggere l'accelerazione del ritmo di lavoro imposta dal ministero e la degradazione delle condizioni di lavoro, ho bisogno, proprio come un giocatore di calcio soggetto alle imposizioni della denaturazione capitalista del suo sport, di ricorrere, nei momenti salienti dell'anno scolastico, ad una serie di prodotti che hanno a che vedere con quello che bisogna a ragione chiamare doping.

### SUC



9

### IL MOSTRUOSO VOLTO DEL MAESTRO

Paolo Graziano

Dietro le spesse mura del castello d'If, il prigioniero Edmond Dantès si aggrappa a una voce, un fiato distorto dalla tessitura della pietra viva ma inconfondibilmente imperioso e indagatore. Quando il suono si ricongiunge all'agile figura affiorante da un cunicolo oscuro, il futuro conte di Montecristo, che in pochi attimi ha fatto esperienza del desiderio di affidamento e della paura dell'abbandono («vi amerò come amavo mio padre... non mi lascerete solo?»), trascina l'uomo appena comparso sotto l'incerta luce filtrante dalla grata per conoscerne i tratti del viso.

Il volto dell'abate Faria, finalmente illuminato nel buio, si rivela nei suoi tratti deformi: i capelli incanutiti, le sopracciglia incolte e la barba fluente sul vestito ormai ridotto a brandelli, la spettrale magrezza del viso scavato da rughe profonde e sconvolto dai segni di una pazzia mai accertata, mai recisamente

negata.

Grazie a questo primo piano narrativo, nel mostruoso sembiante del maestro di Dantès può manifestarsi una prodigiosa coincidenza di forma e contenuto. D'altronde, la visione ravvicinata di qualcosa è più d'una modalità di rappresentazione tra le altre è custodisce un suo potere rivelatore: abolisce il contesto, istiga l'attenzione a colpire, si accanisce sull'oggetto fino a cavarne il dettaglio invisibile, il segreto.

bile, il segreto.
Per il filosofo francese
Gilles Deleuze, il segreto
del volto si cela nella sua capacità di sfuggire alla logica del rinvio segnico e, allo stesso tempo, di moltiplicarne all'infinito gli effetti, in modo che qualcosa non stia soltanto per qualcos'altro, ma per un eccesso di senso non codificato e non altrimenti esprimibile. Contemporaneamente, l'espressività del volto si esaurisce in se stessa e allude all'assolutamente altro: superficie e abisso. Gettare lo sguardo in tali profondità, come fissare gli occhi della Gorgone, paralizza la possibilità di ricerca del senso, fissandola nello smarrimento. La raffigurazione del volto, secondo Deleuze, contiene «al contempo la faccia e il suo sfacimento»: in francese devisager significa fissare qualcuno ma an-che togliere il volto, per scoprire dietro la sua anamorfosi la radicale abolizione della norma, il mostruoso che genera «la Paura per unico affetto».

Qualsiasi tentativo di ridurre il mostruoso alle regole della ragione è destinato a conoscere la deriva di questo stato passionale: nessun ancoraggio razionale è in grado di arginare il turbamento che deriva dalla manifestazione dell'irriducibile, dell'enigma simboleggiato, nel pensiero deleuziano, dalla figura del volto altrui.

del volto altrui.

Nella tradizione fisiognomica si evidenzia lo sforzo di ricondurre a un quadro razionale il misterioso che promana dall'incontro con l'estraneo: le sembianze costituiscono lo specchio trasparente dell'essenza dell'individuo, l'analisi delle somiglianze che le caratterizzano consente di cristallizzare un senso altrimenti inafferrabile, di ricondurre il difforme a forme note e, dunque, di stabilire una relazione tra il mostruoso e il normale. È naturale che questo tentativo abbia scelto come proprio oggetto di studio il volto, poiché costituisce la sorgente primaria dell'espressività corporea. La teoria dell'angolo facciale elaborata da Camper, ad esempio, applica proprio alla mostruosità del volto il criterio del ricorso al termine noto, cercando di dimostrare una continuità

fatta di rapporti geometrici che conduce dal sembiante della rana fino a quello dell'Apollo greco, dal mostruoso al sublime. Ne risulta una visione rassicurante, che permette di vedere – come nelle fiabe – il volto del principe nascosto sotto l'involucro del rospo e destinato, infine, a riemergere da quelle deformità. Ma la carica perturbante del mostruoso non ne esce addomesticata: «la scienza dell'ignoto – osserva Jurgis Baltrusaitis – finisce sempre con lo scontrarsi con l'insolubile. Più sottilizza, più depura le proprie nozioni; più si sforza di darsi basi solide; più si smarrisce nel fanta-

stico».

Lo smarrimento di Dantès comincia dall'incontro con l'aberrante fisionomia dell'abate alla debole luce del mattino: da li inizia la revisione della sua vicenda umana i cui avvenimenti, come in una allucinata trasfigurazione anamorfica, perdono ogni ordine e giustificazione per rivelarsi nella loro perversa verità, trascinando il personaggio di Dumas nel precipizio della disperazione e insegnando all'uomo, sopravvissuto a prezzo della propria innocenza, la lucida determinazione che la

vendetta esige. Come l'etimologia suggerisce, le mostruose fattezze di Faria costituiscono un avvertimento narrativo, una mise en abyme che annuncia questo percorso: *monstrum* deriva dal tema di *moneo*, appunto 'ammonire', 'mettere sull'avviso'. Allo stesso campo semantico afferisce il verbo *monstrare*, un intensivo di *moneo* che precisa ulteriormente la caratteristica dell'avvertimento costituito dall'apparizione del mostruoso: si tratta di un'indicazione, una traccia offerta alla comprensione. C'è un'intenzione pedagogica dietro l'apparizio-ne del mostro, ma si tratta di una pedagogia priva di dogmi, in cui il segno è destinato a lasciare presto il posto all'interpretazione. Nella teratologia secolare di Pierre de Maupertuis, il mostro è lo strumento con cui la natura istruisce l'uomo, l'elemento straordinario e malfatto che appare e si estingue perché inadatto alla vita dopo aver insegna-to, grazie all'orrore che la deformità suscita, l'amore per la bellezza e l'armonia. Al di là del becero evoluzionismo di monsieur de Maupertuis, ciò che colpi-sce la fantasia è la singolare alchimia che incrocia

il tema del mostruoso con

quello dell'insegnamento, talvolta combinandone i tratti: il mostro è destinato a scomparire di fronte al montare della saldezza e del coraggio, come il maestro viene sacrificato al sopraggiungere della consapevolezza

pevolezza. Così il mostruoso maestro Faria, colpito da tre assalti di una malattia genetica che reca inscritta la sua fine, muore dopo aver spinto Dantès ad accendere spinto Dantès ad accendere il lume, a cercare dentro di sé, perché il giovane deve sortire da solo dalla prigione che lo avvince. Alla fine della ricerca, quando ormai prova quasi indifferenza per la prigionia fisica perché le vere mura sono già crollate, è il viso di Dantès a riflettere il senso del cammino compiuto: so del cammino compiuto: «i tratți del suo viso si erano ridistesi e avevano ri-preso il sembiante ordinario, ma con una rigidezza e una fermezza tali da lasciar capire che egli aveva preso una risoluzione incrollabile». L'aberrante espressione dell'abate, che poco prima è stata una mise en abyme per il conte, resta muta sulle verità più profonde, quelle che bisogna cercare da soli. Il mostruoso volto del maestro rivela soprattutto il segreto di chi lo guarda.

# ALLA CLASSE





### NAPOLI **MAESTRA DI VITA**

ovvero. dialogo circolare tra Francesco Jodice e Margherita Remotti sul tetto del Centro Direzionale

Ci sono allievi e ci sono maestri. E ci sono allievi che sono già maestri. E poi c'è il fatto che un vero maestro è sempre anche un allievo. France-sco Jodice, figlio di Mimmo, ha imparato l'arte della fotografia e ora fa scuola, con il suo sguardo da detective, attualizzato sulla e nella situazione che scandaglia, frammento per frammento, come una sonda che spezzetta e ri-compone per ricreare un insieme, che poi di nuovo sfugge per modificarsi ancora e ancora. La sua è una rincorsa alla realtà organica che viviamo, il cui premio-partita è lo sguardo d'insieme, sussurrato da un tetto del mondo: il suo. Il suo sguardo si appoggia e riflette il mondo e sul mondo, si orizzontalizza e osserva, cerca di capire attraverso le cose le cose stesse. E poi si allontana, misura, si eleva e raggiunge l'orizzonte dal tetto che più gli si confà, quello del Centro Direzionale di Napoli, sua città d'origine, mai realmente abbandonata e anch'essa sussurrata, quasi fosse il nome di un sogno infranto, di ogni malinconia umana colta dallo scatto fugace. Decidiamo di incontrarci qua, su questo tetto e osservare ancora. Sorseggiamo una tazza di caffè caldo (quello lungo, che sta nei bicchieroni di carta che scaldano i poliziotti appostati nei telefilm americani) per riscaldarci la notte, fino all'alba. C'è una vista incredibilmente bella da quassù; si vede tutta la città da un'angolatura insospettabile. È come vede-re tutte le città del mondo. È il 20 dicembre 2002, quando Francesco Jodice e suo fratello Sebastiano girano le scene di esterni di una apocalittica ambientazione cittadina del loro primo film, The Gift, su questo stesso tetto. E fa lo stesso freddo. Francesco indica un punto imprecisato nella città con l'indice della mano destra, mentre con la sinistra regge il bicchierone di caffè prima di poggiarlo a terra, affianco a dove ci siamo ran-

nicchiati, con sulle ginocchia

# IREZIONE

delle coperte di fortuna: «Una volta qui a Napoli ho bucato una gomma della macchina. Il carro attrezzi è arrivato subito e mi hanno cambiato la gomma immediatamente, ma poi ho dovuto aspettare un'ora e mezza per poter pagare, per-ché non funzionava l'apparec-chio per la carta di credito!», dice Francesco.

«E cosa hai fatto in quest'ora

e mezza?», chiedo io. «Io e il gommista abbiamo parlato del perché la Coppa America non sia arrivata a Napoli, ma sia finita a Valencia.»

«E perché è finita a Valencia?»

«Perché nessun investitore avveduto investirebbe mai su Napoli. Bisognerebbe lanciare un ponte tra Napoli e Las Vegas, magari da questo tetto, perché qualcuno possa azzardare un investimento qui. Come artista investirei su Napoli, ma se fossi l'amministratore delegato di una società mi

guarderei bene dal farlo.» «Mi piace questa distinzione tra artisti è amministratori delegati. E come dividere il mondo in due.»

«Da amministratore delegato potrei concedere a Napoli tutto quel denaro delle società che viene sgravato dalle tasse perché viene utilizzato per fini culturali o artistici.»

«Intendi dire il denaro in

perdita?» «Sì, quello che fa bene all'anima, ma fa malissimo alla

società.» «E Napoli fa bene all'anima?»

«Solo se vieni da fuori. Se ci sei nato, finisci in pareggio. Anzi, se parti da quota zero, da quota terra, puoi anche farti molto male.»

Francesco si alza e si porta sul parapetto tenendo le gambe parallele e guardando in basso la città davanti a lui.

«Cosa vedi da qua?», gli do-

«Vedo i luoghi che ho vissu-

to da bambino, il mare, l'Italsider, Posillipo... e vedo la circonvallazione esterna, il vallone San Rocco con le fabbriche nascoste nelle grotte, la zona di Casalnuovo dove si alternano le discariche semi-legali, i nuovi centri commerciali e gli accampamenti dei Rom. Vedo un'identità mescolata, creola e un'identità fortissima, storica. Vedo un'identità molteplice perché Napoli si è prostituita ad una serie di incontri e dominazioni importate.»

«Napoli è una prostituta?» «Sì. Ha la qualità essenziale della prostituta; la tolleranza. Come lei, accetta persone diverse e ci convive, anche se temporaneamente. Come loro riesce a stabilire dei rapporti brevi ma intensi con tanti tipi di persone.»

«Come una prostituta, è caritatevole.»

«Di più. Io ci leggo il lato più affettuoso della professio-

«Quindi Napoli funziona come la solita storia di quello che non si trova a casa con la moglie e allora paga la puttana perché almeno lei lo sa ascoltare.»

«Sì, è così. Mi ricordo che Al Pacino in Paura d'amare, appena esce di galera paga una puttana per abbracciarla a cucchiaio tutta la notte. Napoli si è fatta abbracciare moltissime volte e altrettante volte ha saputo ascoltare.»

Ascoltiamo. Il rumore della città che dorme risuona nell'aria notturna come un clacson che reagisce comunque mosso da abitudine, un câne che abbaia anche quando tornano a casa i figli del padro-

«Il protagonista del film, Phineas Cage vive qua, come un rifugiato.»

«Il fatto è che lui sente tutte le voci della città. Ma proprio tutte. Da piccolo ha un incidente e al risveglio dal coma scopre di aver ereditato un superpotere, proprio come i supereroi americani, come Su-perman e l'Uomo Ragno. Il suo potere è che ha una specie di antenna, di radio nella testa ed è sintonizzato sulla città. La città gli racconta le sue pecche, le sue nevrosi, le sue emozioni, le gioie e i dolori forti. Lui sente in diretta un omicidio in un vicolo e la nascita di un bambino in una clinica. Solo che lui non è come Superman, non ha la camicia che si scuce e caccia fuori la S... è un essere umano, uno qualsiasi.»

«Mi piac.e pensare a Phineas come a un rifugiato poetico. Un supereroe che in realtà vive a Napoli.»

«Fisicamente è così. Erano le quattro del mattino quando abbiamo girato la scena del tetto e tutti gli attori e tutta la troupe tenevano in mano alcuni caffè caldi e qualche zeppola, aspettando questo benedetto sole che ci avrebbe regalato la condizione di luce mista che ci serviva. È stato allora che ci siamo accorti di essere nel mezzo di un evento straordinario; nessun posto poteva essere Napoli e contemporaneamente sembrare Buenos Aires, Hong Kong o Barcellona! Solo Napoli è assoluta sia per modernità sia per antichità. Da questa angolazione, diventa una città molto più estesa di tutte le altre, anche di quelle geograficamente più vaste. La sua è un'estensione mentale.»

«È perché ha mille anime e la sua magia è che può sembrare qualsiasi cosa. Credi che Napoli sia una metafora dell'anima?»

«Non lo so, perché non so cos'è l'anima. Forse ho paura dell'anima. Non voglio scoprire di non farne buon uso. Ma se fossi certo di averne una, direi che è così. Napoli è una maestra di vita. È molto seria. Ti insegna subito che c'è una distanza enorme tra il sogno e la realtà. È una città potenzialmente impareggiabile,

per alcuni aspetti straordinaria, ma non si riesce mai realmente ad esperire questa condizione. Per cui, da questo punto di vista, è molto più facile es-sere supereroi a New York di quanto non lo si possa essere

a Napoli...»

«Allora è un sogno!»

«Sì, è un sogno. E come tutti i sogni crediamo che divenga realtà da un momento all'altro. È uno stato di energia potenziale latente. Per cui, quando vai via da qua, non ti porti via un pezzo di vissuto, ma di ciò che avresti voluto vive-

Restiamo per un attimo in silenzio, a guardare il sole che inizia a sorgere in lontananza. «Eccolo, vedi?», mi dice all'improvviso, mentre indica puntando il dito verso il bas-

«Che cosa?», gli rispondo sull'attenti, cercando di seguire il suo indice con lo sguardo e tenendomi eretta sul bordo di quel tetto con le gambe in-tirizzite dal freddo. Scruto con lo sguardo e mi sforzo di vedere un uomo misterioso che sparisce dentro un vico seguito dalla sua mantella nera.

«Laggiù, qualcuno ha forato una gomma.» E ce ne andiamo.

### HIC Michele Sovente

Hic sunt stigmata vulneris quod cum alio vulnere loquitur, hic tenuis per cava corpora apparet lux veris, et perdit hic et sese perdit qui aquam videt dum voces per voces solvuntur, hic est limes. meae fractae figurae, hic robigo petram tingit, sicut petra

lingua in vento, in aviditate dierum stat, mea verba fugiunt displodunt, hic est febris, aqua quam inquiro mea non est, et linguae me contra me iniciunt, distantia mea per hilmes noctesque vorat, heu esto sagax hospes si adhuc vis manere, at ego nunc hic maneo at in isto loco mei vulnus abscondo, denique et ego taceo...

### CCO

Ce stanno ccò 'i fferute mèje ca ati fferute schiùreno, ccò fina fina 'a luce r'abbrile accumpare pe' dint' 'i ssénghe r' 'a vita, e ccò perde e se perde chi 11'acqua vére tramênte ca sprufónnano 'i vvoce, ccò ce stanno 'i cunfine. 'i ffiùre mèje stracciate ccò stanno, ccò 'a rùzzena tégne 'a prèta, comm' 'a preta sta léngúa 'int' 'u viénto, 'int' 'u vvacanto, rinto a tutt' 'a cupedaria r' 'u tiémpo se gnòva, fùjeno 'i pparole mèje se sparpagliano, ccò stò 'a frèva, ll'acqua ca tremèndo nun appartene a mme, e contr'à mme se vóttano 'i lléngue mèje, chéllo ch'è luntano notte e viérno me gnótte, ué furastiéro accussì bbuono trattato si vuó ccò passò n'ata jurnata tiénete calmo, ma io ccò mố rummango e ccò 'i fferute mèje annascónno e ccò zitto me stóngo...

### SUG





QUI Michele Sovente

Qui stanno le tracce della ferita che con un'altra ferita parla, sottile per cavi corpi la primaverile luce appare, e perde qui perdendosi chi yede l'acqua via via che le voci in altre voci vanno, il limite è qui, figure mie slabbrate, qui la abita la pietra, al pari della pietra sta nel vento, nel vuoto, nell'ingordigia dei giorni la lingua mia, fuggono le parole mie esplodono, qui è la febbre, l'acqua che interrogo mia non è, e tirassegno fanno di me le lingue mie, per notti e inverni mi mangia la distanza, ospite dài fatti furbo se ancora vuoi qui restare, però io qui rimango e

### **MAESTRI DI SCUOLA**

Stefano Jossa

«La scuola d'obbligo è una scuola d'iniziazione alla qualità di vita piccolo borghese: vi si insegnano del-le cose inutili, stupide, false, moralistiche, anché nei casi migliori (cioè quando si invita adulatoriamente ad si invita adulatoriamente ad applicare la falsa democraticità dell'autogestione, del decentramento ecc.: tutto un imbroglio)». Sono parole di Pier Paolo Pasolini, che sul *Corriere della Sera* nell'ottobre 1975 denunciava l'incapacità della scuola italiana, fondata sull'ordine e sulla ripetizione, di puntare al riscatto sociale e alla liberazione del pensiero (*Due modeste proposte per* (Due modeste proposte per eliminare la criminalità in

Nel momento in cui pro-pone di «abolire immedia-tamente la scuola media d'obbligo» Pasolini intende soprattutto mettere in rilievo quanto la scuola come istituzione sia il risultato di un progetto politico di parte, voluto dai ceti dominanti per imporre i propri modelli e perpetuare il pro-prio potere: la funzione della scuola italiana, secondo Pasolini, «altro non è che creare... un piccolo bor-ghese schiavo al posto di un proletario a sottoproletario proletario o sottoproletario libero (cioè appartenente a un'altra cultura, che lo lascia vergine a capire eventualmente nuove cose reali, mentre è ben chiaro che chi ha fatto la scuola d'obbligo è prigioniero del proprio infimo cerchio di sapere, e si scandalizza di fronte ad

ogni novità)». Quanto la scuola sia il risultato dell'ideologia dominante, sulla spinta dell'intreccio tra ragioni economiche e propaganda culturale, lo mette in luce benissimo l'excursus storico sul liceo classico proposto da Adolfo Scotto di Luzio (*Il liceo classico*, Bologna, Il Mulino, 1999): oggi che tanto si parla di riforma della scuola sarrabba forsa giusto in la sarebbe forse giusto in-dagare anche quali sono le ragioni strutturali della riforma, nel passaggio da una classe politica travolta dallo scandalo di tangentopoli a una nuova classe politica che, mettendo mano a una riforma della scuola, cerca di definire e stabilizzare i propri modelli culturali. Il libro di Scotto di Luzio può costituire un utile strumento proprio in questa direzione, perché mette in rilievo, sulla base di un'accuratissi-

la formazione dello Sta-to unitario alla nascita di una borghesia capitalistica, dall'ingresso in guerra alla fondazione del progetto fascista, siano state accompagnate o precedute da rilevanti interventi sulla scuola. La scuola, dunque, più che specchio della società, è l'espressione di una volontà politica di fondazione dei modelli della convivenza civile; la storia del liceo classico, a cui è affidata da classico, a cui è affidata da sempre la formazione delle classi dirigenti, è sintomatica in tal senso: una scuola prima funzionale soprattutto all'educazione retorica e morale, poi finalizzata a garantire gli strumenti di accesso alle professioni intellettuali, in seguito di nuovo

orientata verso la selezione di un gruppo dirigente fornito principalmente di linguaggi storici e filosofici.
A resistere all'idea di una scuola finalizzata esclusivamente alla logica della produzione incapace di forniduzione, incapace di forni-re strumenti di pensiero e di riflessione sulla realtà, può essere quindi soprattutto il tradizionale privilegio accordato all'insegnamen-to della lingua attraverso la letteratura, come han-no messo in rilievo Giulio Ferroni (*La scuola sospe-sa*, Torino, Einaudi, 1998) e Romano Luperini (*La ri*forma della scuola e l'insegnamento della letteratura, Pietro Manni 1998): va ri-vendicato, infatti, il valore politico della didattica della letteratura, finalizzata non più all'apprendimento del-la lingua, funzione assolta la lingua, funzione assolta ormai dalla televisione, ma alla formazione di un metodo fondato sul dialogo e sul-l'interrelazione. Nel pano-rama delle discussioni sulla scuola, in cui si parla troppo di organizzazione e troppo poco di contenuti e metodi, è oggi necessaria una riflessione sugli obiettivi dell'istruzione e dell'educazione: se riforma vuoli dire un sapere strutturato e dire un sapere strutturato e nozionistico, come sembrano suggerire molte iniziative che puntano a 'prove strutturate', 'griglie di va-lutazione', 'verifiche delle competenze', la letteratura può costituire il luogo privilegiato di una prevalenza della funzione formativa rispetto a quella informativa, degli obiettivi culturali rispetto a quelli tecnici, della possibilità di avere cittadini che sviluppano insieme il

zioni, delle angosce e delle fantasticherie cui la scuola come istituzione conduce, va esplorata infatti in chiave letteraria prima ancora che sociologica o storiogra-fica. I racconti raccolti nel libro Il compito di latino. Nove racconti e Una modesta proposta, Palermo, Sellerio, 1999, esplorano proprio l'incapacità della scuola di garantire all'insegnante libertà di pensiero e variatà di controlare proposito di controlare proposito. rietà di esperienze; nove racconti «del terrore, del-la crudeltà, dell'assurdo» mettono in scena le osses-sioni, la voglia di evasione, il senso di frustrazione, che vivono quotidianamente insegnanti e studenti: «cono-sceremo così... l'arte di arrangiarsi, lo spogliarello, l'eternità,

l'azienda á conduzione studentesca e ancor prima terrore, la clausura, il monon tanto segreto che è in ciascun insegnan-te». Nella prefazione Vincenzo Campo ricostruisce la rappresentazio-ne dell'insegnante nell'immaginario letterario,

da Panzini

e Dossi fino a Maria Cor-

ti e Baricco, passando per Bontempelli, Pirandello, Stuparich, Vittorini, Gad-da, Mastronardi, Sciascia e tanti altri: ne viene fuori il ritratto di una vittima del suo ruolo e dei suoi studen-ti, frustrato più dallo Stato e dalle modalità del proprio lavoro che dall'insoddisfazione economica o dai contenuti disciplinari. In conclusione viene riproposta l'illuminante provocazione di Giovanni Papini, Chiudiamo le scuole, scritta sessant'anni prima della proposta di Pasolini: «Diffidiamo de' casamenti di grande superficie, dove molti esseri umani vengono rinchiusi. ...] cosa hanno fatto mai ragazzi, gli adolescenti, i giovanetti e i giovanotti che dai sei fino ai dieci ai quindici, ai venti, ai ventiquattro anni chiudete tante ore del giorno nelle vostre bianche galere per far patire il loro corpo e magagnare il loro cervello? [...] Non ve-nite fuori con la grossa artiglieria della retorica progressista: le ragioni della civiltà, la educazione dello spirito, l'avanzamento del sapere... Noi sappiamo con assoluta certezza che la civiltà non è venuta fuor dalle scuole e che le scuole intristiscono gli animi invece di sollevarli e che le scoperte decisive della scienza non son nate dall'insegnamento pubblico ma dalla ricerca solitaria, disinteressata e magari pazzesca di uomini che spesso non erano stati a scuola o non v'insegnarono mai. Sappiamo egualmente, e con la stessa certezza, che la scuola, essendo per sua necessità formale e tradizionalistica, ha contribuito spessissimo a pietrificare il sapere e a ritardare con testardi ostruzionismi le più urgenti rivoluzioni e rifor-

me intellettuali [...] Le scuole, dunque, non son altro che reclusori per minorenni istituiti per soddisfare a bisogni pratici e prettamente borghesi». La coincidenză tra Papini

e Pasolini sorprenderà solo i lettori meno attenti alle di-namiche della storia cultu-rale italiana. Da destra e da sinistra, infatti, il vero ber-saglio polemico è la cultura borghese della ripetizione, del primato della ragione, di una visione progressiva della storia: dall'altro lato ci sono le istanze dalla na-tura, le rivendicazioni dell'invenzione, l'ingegno e la libertà. Solo una scuola libera, in cui insegnanti e studenti lavorino insieme sull'immaginario e sulle idee, senza venire ridotti a impiegati o funzionari del sapere, ma dotati, piuttosto, di tempi e

Solo una scuola li-

bera, in cui inse-

gnanti e studen-

ti lavorino insie-me sull'immagi-

nario e sulle idee.

senza venire ri-dotti a impiega-

ti o funzionari del

sapere, ma dotati,

piuttosto, di tempi

e strumenti per la ricerca, per la let-tura e la scrittura,

può guardare ve-

ramente al futuro.

strumenti per la ricerca, per la lettura e la scrittura, può guardare veramente al futuro. Altrimenti, come dicevano agli estremi del secolo che si è appena conclu-Papini e Pasolini, proprio al-l'inizio delgrande guerra e subito dopo la rivoluzione sessantot-

tina, le no-

zioni sof-focheranno l'intelligenza e produrranno schiavitù: «La scuola è così essenzialmente antigeniale che non ristupidisce solamente gli scolari ma anche i maestri. Ripeti e ripeti anni dopo anni le medesime cose, diventa-no assai più imbecilli e im-malleabili di quel che fossero al principio – e non è dir poco» (Papini); «nella scuola ci sono già inizialmente fin troppe inibizioni: è un istituto che richiedendo un vecticime representatione de un vector de do un vastissimo numero di consensi si fonda sul compromesso e si orienta verso il generico. Anche lì (parlo di chi insegna) il più abile è colui che è meno libero»

(Pasolini).

### Un'Università di maestri.

Partiamo da un incontro tra un professore e uno studente. Autunno 1954, Fa-coltà di Lettere dell'Uni-versità di Napoli, lezione di letteratura italiana: il pro-fessore è Giuseppe Toffa-nin, lo studente Giancarlo Mazzacurati. L'incontro fu una di quelle folgorazioni unilaterali che spingono spesso lo studente a innamorarsi di un professore: dall'amore dello studente nasce talvolta, di rimando, l'amore del professore. Accadde così anche in quel caso. Toffanin gli fu maestro: maestro di letteratura, di metodo storico e di strumenti culturali, ma anche maestro di stile e di vita. Nel ricordo di Toffanin che Mazzacurati propone nella prefazione alla ristampa della *Fine dell'Umanesi*mo dello stesso Toffanin, la memoria ripercorre luoghi, atmosfere ed esempi senza soffermarsi sui contenuti accademici, perché quello che l'allievo ricorda, quarant'anni dopo, è la lezione di vita più che le lezio-ni di letteratura. Il ricordo

si condensa in un episodio: la scelta del successore. Il successore di Toffanin alla cattedra (allora prestigiosa) di letteratura italiana non fu Mazzacurati, ancora troppo giovane, ma Salvatore Battaglia, a quel tempo professore di filologia romanza pelle stesso Especità Un za nella stessa Facoltà. Un cattolico scelse un laico; un italianista dal metodo storico, che non amava la pre-sunzione di verità dei filo-logi, scelse un filologo romanzo, attento quanto più possibile al dato linguistico e alla storia dei testi; uno studioso avverso ai fórmulari dell'estetica scelse uno studioso vicino agli oriz-zonti dell'idealismo.

Questa fu la lezione di Toffanin. Mazzacurati imparò, perché seppe riconoscere un filo comune: «un così radicato mito della propria funzione a della la propria funzione e della sua storia, da temere molto di più l'ombra di un mediocre che quella di un possibile rivale, perché questo può cancellare la tua, ma l'altre per randa la praggia. 'altro ne rende le proiezioni goffe e ridicole».

La chimica insegna che le reazioni avvengono tra elementi di segno opposto: tra elementi omogenei, invece, non succede nulla. Nella cultura accademica i professori scelgono quasi sempre come successori i loro cloni: gli allievi più simili, i seguaci ubbidienti e fedeli. Senza reazione.

E senza maestri.





# SUC

### **IL DIVANO DI BOUBA**

Andrea Inglese

Bisogna fare, non far finta di fare, ma come se, in fondo, non si stesse facendo nulla, o meglio, nulla di davvero importante. Più che di un'idea si tratta di una tecnica. Mi sembra di aver capito che in Asia e in Africa c'è gente che da un bel po' di tempo ha perfezionato questo approccio alla vita. Il punto di partenza semplice. Bisognerebbe almeno possedere un divano.

Oggi, poi, quasi tutti i divani sono dei divani-letto, e questo semplifica le cose. (Anche se il vero diyano diventa letto, restando divano, ossia non implica manipolazioni meccaniche ulteriori). La vita vista da un divano acquista una mag-giore nitidezza. Certo, bi-sogna saper prendere il pro-prio posto sul divano. Non che il divano sia un mobile, un dispositivo per occupare spazio e alleviare l'angoscia del vioto in un appartamen del vuoto in un appartamento appena affittato. Il divano non è neppure un morbi-do arnese per far sedere la gente, quando ha camminato per ore in strada o è stata in piedi a lungo in un ufficio postale. Nè si può considerare il divano, come ancora fanno molti occidentali, una tregua. Lo spazio non mai dauvero concenibi è mai davvero concepibile come una tregua, se non attraverso costose e difficili attitudini all'occultamento. Sedetevi ai piedi di un leccio, ben al riparo nel suo co-no d'ombra, e fate finta di riposarvi, di guardare dalla parte della collina dove non passano le macchine. Sotto la corteccia, nel frattempo, avvengono transazioni furiose. Le vene del legno s'ingrossano molto lenta-mente. Questa lentezza che simula l'immobilità davve-ro insopportabile. L'albero non ha mai requie. Per non parlare dello stillicidio delparlare dello sufficialo del-le radici, che non cessano mai di suggere. Una pompa meccanica, anche di quelle imponenti, dopo un po' ces-sa di pompare. Viene spen-ta. Ma pensate questo pom-pare segreto, ossessivo inpare segreto, ossessivo, insonne. Di un albero si può al massimo dire che è riposante. Trovatemi un albero riposato se ne siete capaci.

Non è necessario che il divano sia posizionato in mezzo al soggiorno. Anzi, rarissimo vedere un divano piantato in mezzo al soggiorno. Ciò costringerebbe le persone a girare intorno al divano, poichè sarebbe impossibile attraversare la stanza in linea retta (o anche in diagonale). Noi occidentali tentiamo di sbarazzarci del divano, isolandolo contro una parete. Lo mettiamo a fare 'angolo'. Da Euclide in poi, l'angolo suggerisce un po' perfidamente sia la pace di un porto sia la gabbia di un pollo o di un altro animale domestico. Sei messo all'angolo, si dice. E si pensa: pollo. Ma si dice anche, cosa fai nell'angolino? E si sottintende: non vorrai mica tirarti fuori dal macello?

Del divano ha parlato anche Cèline. Ciò che rovina l'umanità è la difficile digestione. E i divani, come le poltrone, sono la conseguenza di una difficile digestione. Era certo un problema del borghese, grande o piccolo, almeno fino agli anni Sessanta del secolo scorso. Poi sono venuti i tramezzini e le donne che lavorano. La poltrona ha perso la sua centralità. Ma il divano, come stru-

C O S

mento potenziale di libera-zione, è rimasto. La poltrona rappresenta la vischiosità del dopopasto. Quel leggere il giornale tra lo stordito e l'incarognito, che ha caratterizzato i un buogo atti Ma il divano è un luogo attivo. Non permette, ipocritamente, di sonnecchiare una mezz'oretta. Nel divano si dorme, sul divano si vede la vita che passa. Se la vita assomiglia ad un flusso non proprio limpido considerate il prio limpido, considerate il divano come un regolatore di corrente. (Saper spilla-re del liquido da una botte, pisciare in circostanze scomode o vomitare quando occorre, sono azioni benefiche che ristabiliscono una gradita armonia tra l'interno e l'esterno. Il nostro interno infatti costantemente minacciato o per eccessivo riempimento o, all'opposto, per sconsolante vuotezza).

Bisognerebbe sfogliare una enciclopedia per sapere chi ha inventato il divano, oppure possedere un amico colto che spieghi da doratore, passa il suo tempo a dormire, ad ascoltare jazz e a meditare il Corano. Tutte queste importanti attività vengono svolte sul divano. Certo, il divano non è un sistema perfetto, nè ambisce ad esserlo. È intendo perfetto nel senso di chiuso, finito e autosufficiente. Solo l'immaginazione degli occidentali può vagheggiare una vita passata sul divano. Pensate ad Andy Capp, il personaggio delle strisce che si trovano ancora sulla Settimana Enigmistica. Vaga tra il bar e il divano. La sua controparte è una moglie schiava, che passa il tempo a lamentarsi e a minacciarlo. Sonnecchiare e bere. Una polarità chiaramente bloccata. Un eccesso evidente di anima vegetativa e animale. In Bouba le cose stanno ben diversamente. (Per altro Bouba mi ricorda Jess Simple, il personaggio di *The Best of Simple* di Langston Hughes. Simple ha sempre un parere intorno a ogni sorta di questione e questo parere nasce immancabilmente da una precisa esperienza, diretta o

be essere un punto di partenza, ammesso che non abbiate fretta di andare a buttare via la pattumiera. Un po' di bucce di melone maleodoranti non hanno mai fatto male a nessuno. Prendetevela con calma, visto che i problemi che state per risolvere ne produrranno di nuovi su tutt'altro fronte.

Noi popoli democratici, cittadini dei G8, viviamo vite insopportabili. Questo è ormai evidente per tutti. Poi siamo perpetuamente preoccupati. Escogitiamo allora dei sistemi per smistare le preoccupazioni, per suddividerle gerarchicamente, fingendo così di esserci liberati di un po' di zavorra. Il Circo dell'informazione ci aiuta in questo. Ci fornisce temi settimanali, parabole, exempla da meditare, stragi di cui farsi carico. Potrebbe anche capitare di essere spensierati. Vediamo allora come metabolizzare diecimila morti disidratati negli appartamenti francesi

francesi. Una pila di vegliardi stra-

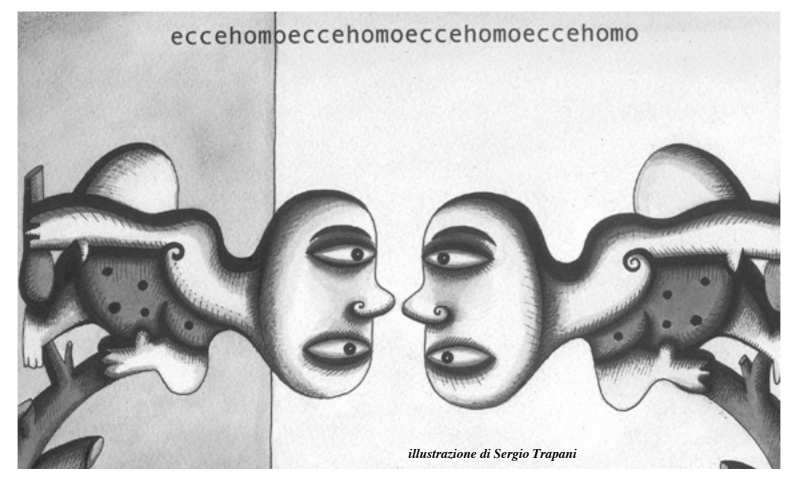
meditare un po' sulla mia storia. Potrei farmi aiuta-re da Jared Diamond che ha scritto un libro per spiegare come mai non è stato l'esercito inca di Atahualpa a sbarcare sulle coste del-la Spagna, per fare prigio-niero Carlo V e sterminare i suoi sudditi, ma avvenu-to proprio il contrario, gra-zie ad un centinaio di taglia-gole guidati da Pizarro. Co-me dice il titolo del libro, per Diamond, Armi, acciaio e malattie hanno costituito i principali strumenti di dominazione di certi popoli su altri. Insomma, se abbiamo vinto noi europei, e ora, coi doppi vetri, abbiamo risolto anche il problema degli spifferi d'aria in inverno, solo perchè gliele abbiamo suonate di santa ragione a tutti quanti. E per di più li abbiamo infettati. Altro che armi chimiche! Le nostre armi erano principalmente virali. Passavamo un bel dito nelle nostre feci e poi subito a stringere la mano dell'indigeno rompiscatole. Oppure, nel faccia a faccia con il tremendo guerriero Sioux,

(Potrei comunque cominciare con il divano. Sarebbe un minimalismo molto diverso da quello occidentale. Un minimalismo afro. Ossia un massimalismo della camminata lunga e lenta).

(Incontrai alla fine l'amico colto. Disse: «é risaputo che divano viene da diwan, vocabolo arabo, diffuso sotto il califfato di Omar I, per designare il quaderno contabile relativo al salario della milizia e alle pensioni di stato...» Lo interruppi: «Che c'entra il nostro divano?» Riprese: «é assodato che l'italiano dogana viene dallo spagnolo aduana, che sta per ad diwan, sempre con il senso di registro, poi esteso a quello di ufficio e magazzino doganale». Mi innervosiva: «Che c'entra tutta questo affaccendarsi burocratico, venale, da impiegatuccio ottomano, o da doganiere zelante, con il senso vero, à la Bouba, del divano?» Riprese: «Non dimentichiamo poi l'accezione pi nobile, di cui testimone il Westüstlicher Diwan di Goethe, ovvero la collezione scritta...». Conclusi: «Al nuovo divano spetta di redimere queste illusioni mercantili e borghesi di ascetica attività! Ma dimmi una cosa almeno, da quando hanno cominciato ad imbottire gli schienali?» E lui: «Non lo so. Sulla Treccani non era scritto»).

Vorrei aggiornare questa micromeditazione di fine estate, realizzata a Mont-morency (sobborghi di Pa-rigi). I giornalisti non han-no davvero paura di nulla, se non di eccedere il numero di battute a loro consentito per masticarci e digerirci un bocconcino di realtà. Ecco "la Repubblica" del 3 ottobre, sezione cronaca, sottosezione la ricerca, titola La ricchezza non fa la fela La ricchezza non ja la je-licità - la conferma arriva dalla scienza. La scienza, si sa, ha come scopo prin-cipale quello di sottoporre a verifica di laboratorio i proverbi dei nonni. Ed è quindi giusto che i rigorosi anglo-sassoni della rivista "New Scientist" facciano sapere al mondo che il più sfigato dei nigeriani è probabilmente più felice, del 28% (di non so che cosa), del più ringalluzzito statunitense. Anzi, Nigeria, Messico, Venezuela, El Salvador, Portorico sono i cinque paesi più felici della terra. Adesso andrò a controllarmi il loro PIL, ma ho qualche dubbio che superino quello dell'Italia che, ahimè, ha strappato solo un tristissimo ventiseiesimo posto.

Va bene. A questo punto o ci sbarazziamo dei proverbi e dei nonni che, non ancora disidratati, ce li sussurrano dalle loro sedie a rotelle, e ci sbarazziamo di questi brillanti scienziati idioti che vanno a ricercare il gene della stitichezza e i parametri quantificabili di felicità... oppure buttiamo giù dal balcone parecchi elettrodomestici, parecchie paia di scar-pe e di calzoni, i nostri piani di carriera, di investimento, di manipolazione del prossimo... È vediamo di procurarci un divano come si deve. (Io non ce l'ho, e Bouba è senz'altro più felice di me. Mi chiedo se sia pure più felice di Baricco. Ne prendo uno a caso. Uno che dalle foto o dalle interviste in TV sprizza salute da tutti i pori, uno immerso nella buddità fino ai capelli. Che invidia! Magari c'è riusci-to anche senza divano).



ve viene il divano. Io poi gli spiegherò dove va il divano.

Un bell'esemplare di divano si trova in Comment faire l'amour avec un négre sans se fatiguer, di Dany Laferrière. Si parla di due neri squattrinati e senza una professione precisa, ma con fissa dimora. La storia si svolge in una città del Canada. Il narratore progetta, tanto per cambiare, di scrivere un romanzo. Ma si occupa anche di procurarsi delle amanti tra la popolazione bianca. E poi riflette, prima o dopo il coito, sulle valenze sociologiché, psicologiche e politiche di questa faccenda. Trae conclusioni di questo tenore: «Trombare un negro, vuol dire trombare diversamente. L'America ama scopare in modo alternativo. La vendetta negra e la cattiva coscienza bianca, a letto, fanno una di quelle notti!». Analisi impeccabile, ma anche prevedibile. Mentre davvero centrale la figura dell'altro personaggio, Bouba.

Bouba, l'amico del nar-

tramandata oralmente.

Ma soprattutto Simple si annoia a morte alle conferenze sui problemi interrazziali tenute da professori negri. Propone che in tali occasioni si dia spazio alla jam session, perche il jazz, a suo parere, è la soluzione migliore per mettere in moto le cose).

La tripla attività di Bouba sollecita l'intero organismo, dall'anima inferiore a quella superiore, in una dinamica virtuosa e ascensionale. E poi Bouba non passa la sua vita sul divano, ma semmai la vita che passa accanto al divano, anzi s'innerva in esso. Il divano una forma di rallentamento, affinchè il passo sia più lungo, ritmato, e la camminata possa protrarsi indenne in mezzo ai più feroci cozzi e tamponamenti. Noi bianchi abbiamo una propensione a morire ammazzati in autostrada per eccesso di velocità. Dovremmo iniziare, seppur timidamente, ad imparare qualcosa dagli altri. Il divano di Bouba potrebmazzati perchè si dimenti-cavano di bere un bicchiere d'acqua ogni due ore. E poi c' questa puerile giustizia dei terroristi. E fatemi contare i morti. Che vigliaccata ammazzare così la gente. Certo che anche gli Stati Uniti tendono ormai all'improvvisazione. Un nuovo colonialismo si prepara con cura. Gli inglesi ci hanno messo quattro buoni secoli per rendere perfettamente letale e funzionante il loro. «Pensate che il ruolo dell'ONU sia importante nella ricostruzione irakena?» Prima di rispondere vado a buttare le bucce del melone, che stanno impestando la cucina. Attirano pure le mosche. Sicuramente l'ONU adesso deve prendere in mano la situazione. E poi se i posti di blocco vengono fatti veramente bene, in modo professionale, ecco che si evitano i camion-bomba. Adesso però debbo pensare a fare la spesa. Basta coi meloni che ormai, a fine agosto, non sanno più di nulla. Chissà sul divano. Potrei

bastava uno starnutino, uno schizzetto di saliva, per innescare un'ecatombe. Comunque adesso ci troviamo qui. Abbiamo la possibilità, se non disoccupati o sottopagati, di comprarci un paio di scarpe nuove quattro volte al mese. E se qualcosa va storto, non arrivano i saldi al momento giusto o i numeri rimasti sono solo il 37 o il 44, ci sale subito il sangue al cervello. Ci rendiamo conto dell'ingiustizia del mondo e dell'estraneità profonda che ci separa irrimediabilmente anche dalla commessa più carina. A volte, poi, ci viene un'insana voglia di cambiare vita. L'aroma del ventunesi-mo secolo si è già fatto sentire e una punta di nausea ci spinge a respirare più lentamente. Solo che non abbiamo la minima idea di come cambiare strada. Allora ci convinciamo che questa l'unica percorribile, in discesa, ad altissima velocità. Così arriveremo prima da qualche parte. E un traguardo sempre meglio di niente.

# Sud



### **TRANSIT**

Dominique del Court traduzione di Francesco Forlani

Innanzitutto c'è il campo di lava rotondo con una macchia nera a destra della foto. Poi si aggiungono dei nomi: il campo di lava, è il sole, la macchia nera, mercurio. Appare allora una profondità nella foto, con una sensazione di vertigine: sotto i nostri occhi, un mondo passa davanti al sole. Visto da Marte o da più lontano, la terra farebbe lo stesso effetto. Il pensiero è assorbito dalla macchia nera che ci trascina nella sua corsa. Lo sguardo di ritorno inconsentemento. vi ritorna incessantemente. Passato l'incantamento iniziale, una tranquillità ci pervade: non poteva es-sere altrimenti, certo. Con proporzioni sconvolgenti, l'angelo della geometria ci gioca dei numeri strani. Bisogna fare i conti con la prospettiva e l'immenso vuoto cosmico tra le cose: cinquanta milioni di chilometri. Il diavolo dell'algebra ci rassicura. Non c'è che una visione del tempo che una visione del tempo che passa, del tempo che si sta facendo in una qualche maniera, ritmato dalla rotazione del pianeta intorno alla stella. Col tempo, nient'altro da fare se non di lasciarlo filare. I fisici che ne hanno fatto fibre di spazio l'hanno capito bene. Si può immaginare il tempo esitare? Lo si immagina il Maestro bloccare e continuare a due riprese successive? Eppure a Mercurio accade; come in preda alla fretta di farla finita, il pianeta accelera avvicinandosi al sole tanto e in tal guisa che, sole tanto e in tal guisa che, per un istante, quello interrompe la corsa nel cielo e si mette a indietreggiare. Un sole tre volte più grande che qui, e che batte in ritirata prima di ripartire alla grande. Un istante nel tempo e fuori del tempo dove

si risale verso il mattino, dove ciò che è stato sembra poter essere ricominciato, come un ritornare sui propri passi per rivedere una strada o il mare scorto da lontano.

Niente del genere sulla terra, abituati come siamo al tempo lineare e a tanta regolarità. Nemmeno l'ombra d'un trasalimento, non un sassolino sotto la ruota della terra. In un'apparente immobilità, l'evoluzione sarebbe in cammino ma a quale segno affidarsi? Prendiamo i conigli, identici a se stessi da lustri e sempre incapaci di distinguere un filo elettrico da un papiro. Ma che fa il tempo? Si aspetta un maestro che combini bene e decida in fretta, che agisca come in guerra, una dignità di samurai. Ma quel maestro non mostra niente. Appena appena scopre dei sentieri, come quel pesce che salta fuori dall'acqua e resta prigioniero alla superficie dello stagno coperto di foglie di ninfee.

Scintilla e si dimena nella luce del sole. Durante qualche istante il tempo è sospeso, fermo alla biforcazione tra la vita e l'asfissia prima che il pesce sparisca di nuovo sotto le foglie. Plof. Le biforcazioni, la profusione e il caos, è la maniera d'essere che la natura ha scelto. Si spera invano una ingiunzione del maestro, dal tempo, che invece di lasciarsi contemplare ci consegni un inizio di spiegazione. E ripensiamo a Mercurio che passa davanti al sole, a questo pianeta rimasto lassu, solo in prima linea e prigioniero della sua orbita come in un'evocazione del destino.





### INSENSATA SAGGEZZA (Cattivi) maestri omaggio a Guy Debord

omaggio a Guy Debord Felice Piemontese

I

Anche in questa città

disse –
sono stati scacciati
e dispersi gli abitanti. Le
case
un tempo piene di vita (non
era
giunto ancor
Sardanapalo), sono adesso
deserte. Abbiamo visto il
cielo
oscurarsi e il bel tempo
sparire. Il fiume
suda olio e catrame, gli
alberi
muoiono soffocati. Sono
spente
le stelle, svanite
le speranze. Ma è dunque
questa
la valle della desolazione

II

hanno perduto il poco che avevano e guadagnato quel che nessuno voleva. Collezionano le miserie e le umiliazioni di tutti i sistemi di sfruttamento del passato, ignorandone la rivolta. Somigliano agli schiavi, parcheggiati in massa, in costruzioni malsane e lugubri. Mangiano alimenti inquinati e senza gusto, mal curati delle loro malattie sempre nuove, continuamenté e meschinamente sorvegliati

# DIVERSE

**TOO SUD**Petr Kral
traduzione
di Paola De Luca

In un mattino d'estate, nel chiarore semplice d'un quartiere che sembra campagna lontano dal viale, D., ancora tutta insonnolita, è spuntata all'improvviso davanti alla villetta più donna che mai, come fresca del sonno che l'avvolgeva. Fragile ma anche ammorbidita, il piede nudo posato sul selciato con sicurezza da sonnambula, mette l'ultimo tocco di calma sul suolo paesano dalle pietre appena polverose, e nel contatto si rassoda la sua stessa carne, come uno scambio di scintilla fredda. Se è vero che il suolo, contro la pianta del piede, affila anche la lama d'un coltello fresco, il corpo appena nascosto

da una camicia da notte manțiene intatta la purezza d'una promessa nuova, senza età, protetta anche se precaria.

Poi, sulla soglia dei sotterranei, vicino alla biglietteria della metro, il giovane viso distratto all'improvviso dalla pianta che sta studiando, bucando la penombra con uno sguardo nero e vivo, dal fulgore profondo, è quello d'una H. di colpo ringiovanita, rinata nel corpo della propria figlia, di cui porta anche il cappotto blu scuro, col cappuccio. Di nuovo, grazie a questo solo sguardo, la giornata si dilata a perdita d'occhio in uno spazio chiaro e aper-

to, ravvivato al fondo della sua trasparenza dalla lenta salita di carne in nuce verso la presenza.

Una terza apparizione sorge infine al pomeriggio, sulla sponda del ponte del Carrousel, mentre il nostro bus, lasciate le alte facciate del Louvre, lo traversa verso la Rive gauche: tranquillamente seduta sul parapetto di pietra, verso la metà del ponte, là dove questo, rotto in due parti, si erge ad angolo ottuso prima di ridiscendere, una giovane donna espone alla brezza una grazia disinvolta da diva del cinema italiano, e insieme il fascino di una comune studentessa.

I gesti ampi che rivolge a un compagno restato saggiamente in piedi, al suo fianco, esalano una libertà così evidente da prendere il senso d'un messaggio, risaltano come segni netti sullo sfondo del vecchio palazzo per chiamare ancora da lontano, contro quell'abbozzo grigio, intimamente tremolante, con i dettagli eloquenti d'una mano dispiegata nel guanto come una stella nera, (del movimento brusco d'una scarpa puntata in aria) che segue la gamba, sobria nel suo pantalone.

fotografie di Philippe Schlienger

Il passato in cui prende radice la giovane donna, tutta la memoria nascosta del suo essere e i suoi

minuti inquietanti segreti sembrano ritirarsi, contano poco rispetto all'insuperabile slancio che l'espone ora davanti alla luce già attutita, la tiene brevemente fuori dalle pene, dai passi e dalle prove che ebbe e che avrà da affrontare, e tu sai allora più che mai che se si scrive è per quest'unica fortuna: investire tutta la propria vita nell'arco d'un istante – come la speranza d'aprire la porta del presente, con un colpo secco, verso l'intimità sconosciuta d'un paesaggio di donna, verso quel riparo senza recinto e quei lampi freschi sugli innumerevoli luoghi d'incendio, è la sola ragione della nostra ostinazione a vivere.

(Poi, il crepuscolo già ricopre la pietra intenerita dall'ultimo lucore, il pensiero va improvviso alla foto attaccata dietro il bar, alle spalle del locandiere catalano – e in cui lui, da dietro la propria schiena, punta lo sguardo fisso in una faccia pallida, ancora selvatica e d'una ventina d'anni più giovane.

Tra l'uomo vivo e la sua immagine di un tempo, è vero, lo sguardo può solo scivolare indefinitamente, senza impigliarsi in nulla; eppure questo stesso andirivieni basta a dare la certezza che qualche cosa, tra passato e presente, ebbe luogo da qualche parte nel mondo)



rione ola De Luca

### 14

## Sud

### VARIAZIONI SULLA MUSICA E LA VIOLENZA

Esteban Buch traduzione di Lidia Verde

Alcune settimane fa siamo andati insieme ad ascoltare la *Prima Sinfonia* di Mahler. All'inizio del quarto movimento, un bambino, seduto alle nostre spalle con i suoi genitori, s'è messo a piangere sconsolatamente. Avrà avuto sei anni. Suo padre lo ha preso in braccio, lo ha calmato e consolato; la reazione del figlio deve averlo intenerito e, nello stesso tempo, messo a disagio. Superata la crisi di pianto, il bambino ha ascoltato senza fiatare come la sinfonia, imperturbabile e tormentata, ha seguito il suo corso fino alla sua grandiosa dissoluzione.

Ma, perché il bambino è scoppiato in lacrime? Perché ha avuto paura, naturalmente. Questa sinfonia, un tempo chiamata *Titano*, fa molto chiasso, soprattut-to all'inizio del quarto movimento, *stürmisch bewegt*. Il suono della grande orchestra mahleriana può anche impressionare qualche adulto come potrebbe, po-niamo, la lontana esplosio-ne di una bomba. L'uomo o la donna che, in un concerto, gode esteticamente di questo climax grandioso – il padre del bambino, o voi, o io –, questa persona interpreta un'esplosione che la spaventa come l'indizio di una minaccia fisica, la promessa di una violenza. Probabilmente è stato proprio questo ciò che ha sentito il bambino nel 'gran tutti' or-chestrale: minaccia e pro-messa di un suono lontano trasformato in presenza. La sua età non gli ha consentito di riconoscere il sublime di questa lontananza, invitandolo a contemplare esteticamente la rappresentazione di una violenza per definizione incapace di rag-giungerlo. Stare nel mezzo di un bombardamento non significa fare un'esperienza del sublime; guardarlo da lontano, in un film, con la Cavalcata delle Valchirie ad esempio, può, forse malauguratamente, significarlo.

Il suono è sempre, e anche, un fenomeno fisico. Non è forse possibile forarsi i timpani a colpi di tamburo? Non erano mica pazzi i caricaturisti che un secolo dopo disegnavano Wagner che martellava chiodi in un orecchio, e Schoenberg in uniforme mentre dirigeva una battaglia.

Sicuramente il loro odio per questa musica non li rendeva gente di pace ma porta-voce dell'intolleranza. Nello stesso tempo illustravano un'idea che a quell'epoca sembrava plausibile a buona parte dei loro contemporanei: che quei suoni rappresentassero una forma di violenza, una minaccia reale, e non sublimata, per dei cor-pi esposti al godimento del dolore sonoro. I disegnatori e i giornalisti erano quindi buoni alleati degli psichiatri che, sulla scorta di Nietzsche, diagnosticavano a nevrotici e isteriche gli effetti devastanti di una musica inșana. Polizia domesțica della percezione sensuale, incapace di accettare che un udito aperto desiderasse espor-si liberamente a questa pe-netrazione sonora. Oggi noi sappiamo che dietro ai loro ideali igienici si nascondeva l'eutanasia musicale, la guerra a morte alla musica degenerata e ai suoi autori. Noi sappiamo che il silenzio non è salute.

In ogni caso, perché la paura arrivi al suo cuore o il dolore alle suo orecchie, il bambino non ha bisogno di comprendere la sinfonia come musica come sviluppo temporale di una forma sonora, o come espressione sonora di un movimento interiore. Ma supponiamo che esista una specie di superbambino, capace di capire tutto fino in fondo senza perdere la sua sensibilità. Questo piccolo mostro, uno come Adorno avrebbe voluto consolarlo, al posto di questo padre che avrà detto a suo figlio solamente qualche parola tenera e banale. Lo zio Adorno, invece, avrebbe fatto sedere questo bimbo sulle sue ginocchia nella bella sala da concerto: «Si, piangi, pic-colo mio, hai ragione a far-lo, perché capisci che la mu-sica di Mahler ci parla del-la sofferenza degli uomini, ci fa sentire la violenza del mondo che gli uomini han-no costruito. Piangi allora, piccolino. Cerca solo di non fare troppo rumore, lasciami ascoltare la sinfonia.»

Questo tono serio avrebbe senz'altro intensificato il terrore del bambino. Adorno, dal canto suo, sarebbe rimasto deluso nel vedere il suo giovane protetto piangere allo stesso modo per *Una vita da eroe* di Richard Strauss – questa terribile musica affermativa. O forse il bambino avrebbe represso le sue lacrime, de-ciso a non lasciarsi cullare due volte dalla stessa paura. Avrebbe detto, basta con la musica classica e con i discorsi classici, andiamo a giocare con gli altri bambi-ni.

Andiamo ad ascoltare queste crudeli canzoni infanti-li, in cui anche l'ordinario razzismo può infiltrarsi nei cortili delle scuole. In attesa che il bambino cresca e trasformi in adolescente, scopra altre voci in altri ambiti... peccato dover-lo abbandonare, il figlio di Wozzek e Maria avrà anche trovato un suo luogo: Dein' Mutter ist tot, tua madre è morta, gli gridano gli altri bambini alla fine dell'opera. Hip-hop in tedesco atonale, o hip hop e trip hop e jungle e tecno? In quale ambien-te estasiato ascolterà queste altre musiche, sparate come raffiche in un bosco di gi-ganti parlanti? In quali spa-zi aperti, ballando, si lascerà trascinare dalla musica e dalla droga, o dalla musica-droga, verso le sensuali vertigini corporee?

Tutta la preoccupazione poliziesco-familiare per
i decibel dei walkman o, in
modo più politico, per i raves
nel mezzo dei campi notturni, con le loro grandi equipe
clandestine che diffondono
a tutto volume ritmi e timbri senza melodia né armonia e neanche altezze fisse,
quanto piuttosto una deriva
formale in tempo reale attraverso un bosco di pattern sonori; tutta questa agitazione
degli adul-

Ricordo che in

Cile, alla vigi-

lia del golpe di

Pinochet, chie-

si a mio padre:

perché la destra

non canta? La

sua risposta fu

un gran sorriso.

ti dovrebbe

- prima di
opporre la
"grande musica" e i suoi
piaceri ipoteticamente moderati al disordine sensoriale dei tecnogiovani – dovrebbe ricordare fino a
che punto la
storia della
musica classica è piena

di proteste per il "rumore" delle opere di Beethoven, di Wagner, di Schoenberg, fino a che punto i teorici della musica degenerata cercavano nella droga erotizzante il modello dell'azione della musica sul corpo – che è come dire l'anima, e cioè il punto dello spazio in cui piacere e violenza abitano il suono.

Per questo motivo il sistema dei generi musicali risulta inadatto a circoscrivere il fenomeno della violenza e dei suoi codici sonori, e per questo il dibattito intorno a ciò che qualcuno ha definito «l'odio della musica» va al di là dei generi. La musica è odiosa, sostiene Pascal Quignard, perché al suo cospetto l'uomo è senza dife-

se. La musica è invadente, è intrinsecamente minacciosa. Le orecchie non hanno palpebre, per questo non siamo liberi in presenza del suo-no: udire è obbedire. Non è casuale, continua Quignard, che sia sempre stata complice di aguzzini e torturatori – ad Auschwitz per esempio, ma, potremmo anche aggiungere, in Argentina, con i tanghi strepitanti di Radio Nacional a coprire le grida delle vittime nei centri clandestini di detenzione, o con le musiche di Stato diffuse nei quartieri e nei corti-li delle scuole e nelle piazze di tutto il paese. Secondo Quignard, musica e violenza sono associate in maniera costitutiva, metafisica.

Ma, prima di lui e del suo odio, c'era già stato Platone, c'era già stato Kant. Forse essi non odiavano realmente la musica, però non ci sono dubbi che la temevano come la peste, alla quale assomiglia per il principio del contagio. Kant, sulla base delle stesse ragioni anatomiche: poiché le orecchie non hanno palpebre, la musica può assalirle come un profumo troppo intenso che si sprigiona dal fazzoletto dello sconosciuto, arrogante e pretenzioso, che viene a chiacchierare mentre si

è tutti intenti ad ascoltare una canzone senza parole. Ma Kant, più che dall'uo-mo del fazzo-letto, era irritato da quegli inni che, provenendo da una chiesa vicina, irrompevano dalla finestra e lo distraevano dall'impegnativa

stesura della Critica del giudizio – va' a sapere poi se il suo fastidio dipendeva dal fatto che si trattasse di musica sacra, o semplicemente, come per il bambino del concerto, del rumore. In ogni caso, la musica secondo Kant non poteva in nessun modo contribuire alla comunicazione intersoggettiva degli uomini: «Dal punto di vista della ragione, ha meno valore di qualsiasi altra arte».

Certo, non sono tutti così fiscali in questa storia. «Nella musica, nessuno può essere torturato o ammazzato ingiustamente», afferma Schoenberg a proposito di un'altra opera di Mahler, la Sinfonia Resurrezione. L'idea che la musica è incompatibile con la violenza riappare molto spesso nella vita musicale classica. E accompagna anche la musica popolare, comprese le sue forme più commerciali, la world-music e le altre. Ad esempio: il rock contro la povertà in Bangladesh, questo vecchio disco che ti piace tanto e che avrà avuto una lunga discendenza nel-

l'accomunare musica rock e cause umanitarie. O il rap come forma di resistenza al-l'inferno della vita nei suburbi di New York o di Parigi. E questo equivale a opporre la dissociazione «musica o violenza», presente in tanti pareri, al sospetto reaziona-rio che vorrebbe, al contrario, denunciare un'alleanza strutturale tra il rap e i cat-tivi dei film, e cioè: «musica e violenza». Il principio di una musica essenzialmente non violenta include senza dubbio due idee abbastanza diverse sul suo ruolo pub-blico: una, che la immagina priva di ogni funzione mo-rale o politica, in nome del-l'autonomia dell'esperienza estetica; l'altra, invece, che la considera come terapia dei vincoli sociali. La fra-se di Ronsard, slogan degli organizzatori dei concerti di Parigi: «La musique adoucit un coeur, tant soit-il dur».

Ma che fare con un dolce cuore indifeso? Se la musica può essere un fondamenca puo essere un fondamento della pace sociale, bisogna sapere se questa è una cosa positiva o negativa. «Le masse popolari erano state private troppo a lungo di questo potente fattore di moralizzazione e di elevato piacere che offre al lavoratore una gradevola distra ratore una gradevole distra-zione, l'oblio delle sue fa-tiche e delle sue pene», di-ceva un critico del 1860 nel commentare i nuovi Con-certi popolari in cui i parigini di diversa estrazione an-davano ad ascoltare Beethoven e Wagner. Undici anni prima della Comune di Parigi o i futuri rivoltosi non andavano ai concerti oppure l'oblio delle fatiche non inibiva il ricordo delle pene. Del resto la critica marxista lo ha sempre detto: la «distrazione gradevole» seda i desideri di ribellione, la sete di giustizia. La musica come forma tecnica, disincantata ed evanescente, oppio dei popoli. Forse un ritorno al profumo di Kant... o, in una considerazione sociale, delusione rispetto a questi musicisti rap troppo presi dal denaro per rimanere fede-li alla loro vocazione ribel-le. Da questo punto di vista, il piacere musicale non è altro che un momento deter-minato nel grande equivoco della felicità moderna.

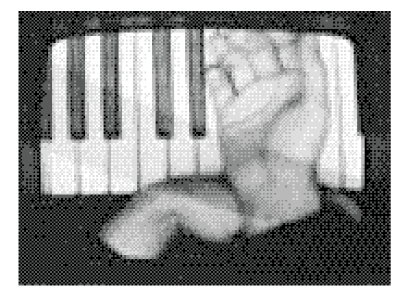
Dal vasto nastro di Moebius, da cui musica e violenza si svolgono e si rinnegano: come poter qui suggerire una cartografia o anche solo un progetto d'inventario? È un paesaggio davvero strano, ed estraneo a ogni classificazione di stili e ideologie: i cinesi che reprimono Te manifestazioni democratiche ad Hong-Kong con la Quinta di Beethoven; il free iazz e la sua storia, una gran riserva di parabole sulla libertà sovversiva; gli yankee che impediscono al generale Noriega di dormire a colpi di rock, prima di arrestarlo; le infinite morti che attraversano la storia dell'opera, dall'*Orfeo* di Monteverdi a

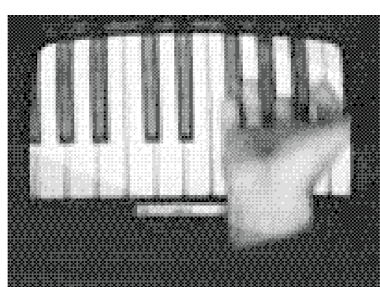
Lulu di Berg oppure, al di là o al di qua di queste, Beatrix Cenci di Ginastrera; le musiche inevitabili di alcuni film, come Wagner in Apocalypse now, o Beethoven in Arancia meccanica, o Public Enemy in Do the right thing; The grand wazoo di Frank Zappa, guerra ridotta a barzelletta per musicisti; i concerti rock dei neonazisti, come la banda di Maxime Brunerie, il mancato assassino di Jacques Chirac; o Sting a Buenos Aires che balla Ellas bailan solas con le madri di Plaza de Mayo; o le morti simboliche della musica strumentale, come La morte e la fanciulla; o quel fiume di teste calpestate dallo stesso piede...All'infinito, naturalmente.

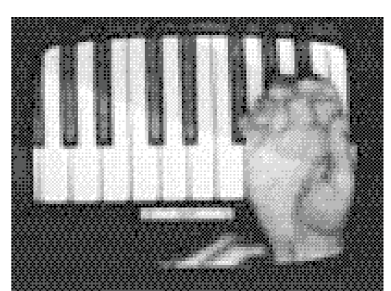
Senza dimenticare le mu-siche politiche il cui progetto molto spesso è di as-sociare la guerra e la pace, come legittimazione artistica della violenza consentita. «La Marsigliese crea battaglioni», credeva sin-ceramente il ministro del-la Guerra nell'anno II della Repubblica francese. «Tut-te le voci, tutte» ripeterà la cinistra in America latina sinistra in America latina. Ricordo che in Cile, alla vi-gilia del golpe di Pinochet. chiesi a mio padre: perché la destra non canta? La sua risposta fu un gran sorriso. Ma oggi so che la destra, compreso la più estrema, pure canta. L'ovvia conclusione è che ogni riflessione sulle relazioni tra la musica e la violenza non può che essere storica, senza postulare un'essenza dell'arte musicale, buona o cattiva, che darebbe ritmo alla vita politica e al suo complesso di conflitti e sonniferi, vittorie e riconciliazioni.

Per questo comprendo la tua obiezione: troppo di-verse le musiche e le pratiche, troppo intricato il mio percorso. Ma, non ti seduce neanche un po' immagi-nare una storia della musica raccontata non attraverso le traiettorie di generi e stili, non come cronologia di mușicisti e opere, ma come un incontro sempre rinnovato con la violenza e i suoi limiti? Questo punto di vista consentirebbe di arrivare direttamente al mito e alla sua critica. Quello degli uomini che, sottomessi al pia-cere della musica, perdono il loro desiderio di fare il male, come gli animali in-cantati dalla lira di Orfeo dimenticavano i loro istin dimenticavano i loro istinti predatori. Orfeo però, per disdegnare il suo commercio con le donne, finì con la testa tagliata e il corpo flut-tuante alla deriva intorno all'isola di Lesbo.

immagini tratte da Il suono di Giuseppe Chiari - 1974 per concesssione di Archivio Storico Art/tapes/22 - Firenze







# Sud



# CONTESTO

### **LA MORTE DEL POULPE**

Jean-Bernard Pouy traduzione di Paola De Luca

> in memoriam E. Allan Poe

22 marzo Allora il vapore s'alzò di parecchi gradi sopra l'orizzonte e perse gradatamente la sua tinta grigiastra. Il calore dell'aria era ec-

cessivo, con una sfumatura lattiginosa più evidente che mai. Una violenta agitazione si produsse intorno all'aereo. Fu accompagnata da uno strano fiammeggiare del vapore in cima e da una separazione momentanea alla base. Una polvere bianca finissima, simile alla cenere – ciò che certo non era – ricadde sul Policarpov mentre svaniva la palpitazione luminosa del vapore e il sommovimento dell'acqua, lontana in basso, si placava

placava.
Pedro si rannicchiò allora in fondo all'abitacolo, e non mi riuscì di convincerlo ad alzarsi.

Lo interrogai sui motivi che avevano potuto spingere i suoi compatrioti a distruggere i nostri nemici; ma lui sembrava in preda a un terrore che gli impediva ogni risposta ragionevole. Restava ostinatamente coricato dietro di me, nell'esiguità della cabina: e mentre io continuavo a ripetere le stesse domande sul motivo del massacro, lui mi rispondeva soltanto con gesti idioti, tipo, per esempio, sollevarsi con l'indice il labbro superiore e mostrarmi i denti scoperti. Che erano neri. Fino ad allora non avevo mai visto quei canini da lupo. Pedro non parlava più, e io non sapevo che pensare della sua apatia. Sospirava, e basta.

Vicino a noi passò uno di quegli uccelli bianchi la cui apparizione, due giorni prima, aveva già provocato nel vecchio un turbamento fortissimo. Ebbi voglia d'afferrarlo al passaggio; ma fui preso da un oblio, da un'improvvisa indolenza e non ci pensai più. Una sostanza cenerina prese allora ad abbattersi sulla carlinga, di continuo e in enorme quantità. La barriera del vapore a sud s'era levata a un'altezza prodigiosa sopra l'orizzonte, e cominciava a prendere una grande nettezza di forme. L'unico paragone che mi venne in mente fu una cataratta senza limiti, che ruzzolava silenzio-

samente sul mare dall'alto di una sorta di bastione immenso perduto nel cielo. Il tendone gigantesco occupava tutta la distesa a sud del-

l'orizzonte.

Allora delle tenebre funeste planarono su di noi; dalle profondità lattiginose dell'oceano scaturi un fulgore di luce che scivolò sui fianchi dell'aereo. Mi sentii come oppresso da questa valanga opaca e bianca che si ammassava sopra di noi e sull'aereo per poi fondersi cadendo nell'acqua. L'alto della cataratta si perdeva interamente nell'oscurità e nello spazio.

Eppure, era evidente che ce ne avvicinavamo a velocità mostruosa. Di quando in quando si potevano scorgere dei vasti spacchi aperti in questa coltre, ma solo momentanei, e attraverso gli spacchi, dietro ai quali s'agitava un caos d'immagini galleggianti e indistinte, si precipitavano correnti d'aria potenti e silenziose che aravano volando il Mediterraneo incandescente.

Le tenebre si fecero sempre più spesse, temperate solo dal chiaro delle acque, che riflettevano il sipario bianco teso davanti a noi. Uno stormo d'uccelli giganteschi, d'un bianco livido, spiccavano senza sosta il volo da dietro lo strano velo, e il loro grido era il sempiterno nopasaran! che cacciavano fuggendo via. In quei frangenti, Pedro si mosse un poco in fondo all'abitacolo...

- Che scocciatura, bofonchiò, sembra di stare in Arthur Gordon Pym!

A quel punto precipitammo nell'abbraccio della cataratta, in cui s'aprì un baratro, come per riceverci. Ma ecco che ci sbarrò la strada una figura velata, dalle proporzioni molto più grandi di qualunque abitante della terra. E con la pelle del candore perfetto della neve...

tratto da Mai a sangue freddo ed. La Baleine

illustrazioni tratte da I maestri di Chantal Nau

### **SONETTI DELLA MORTE**

(Moriturus)

Bernard Noël
traduzione di
Paola De Luca

dell'acqua del fuoco fanno cuocere la testa raschiano la carne col coltello

e è un fermacarte

un cranio crudo boccia da birillo abbiamo collo decollato

quelli che pam pam si buscano un buco in interiorità

noi facciamo un lavoro pulito e loro sputano

per i polsi al soffitto un peso ai piedi allacciano un filo sulla lingua

se gridano imbottire la bocca una rasoiata riassumerà le ammissioni

pezzi di cervello attorno alle teste

l'occhio è un calamaio speditamente svuotato la pelle la trattiamo con la pinza gran serata una pallottola spappola il viso

embè gli si prende solo la vita niente di più invece noi

**3** sconvolgere il dolore

segrete della legge si sviscera dell'uomo un chiodo nel sesso per spazzare l'uretra succhia un po' sta roba

altri perdono gli occhi in un lampo strozzati per vedere la smorfia

ridendo del loro stesso ridere tranciano la pelle sulla fronte e tirano ora sbucciamo dicono

perché far paura è atto morale ragionevole contro il terrore corda al collo impastoiato come un porco che urla di rabbia e paura lo trattano colla frusta

con troppa vita ancora gonfie le gambe zampe enormi ci spengono sopra le sigarette tutti i boia fanno festa colpendo infilzando incidendo

una carogna dicono stretta al suo marciume

presto finitelo impalatemi questo figlio di troia lo rimanderemo dritto dritto nella figa di sua madre

**5** e sotto la lama d'acciaio tutta la crudezza del corpo

li alesiamo dicono aprendo col coltello bocche nuove e rantoli rossi

sale grosso a mo' di denti e le piaghe che ridono

il corpo deve vomitare nomi perciò uccidete il suo tu

appena si mette la testa sotto pressa si vede trasudare il segreto un po' di bava e di sangue il moccio del pensiero alla fine deflagra la follia e consuma la gola d'un tratto

**6** solo orina e merda e sputi

mangia dicono gettandogli la faccia a terra e il piede sopra lui vorrebbe finire di morire solo viene un sospiro

gettano un secchio d'acqua e allacciano l'elettrodo sul sesso

contorcimenti grida cuore che spiantano risate e mettetecela tutta gli strizzano i testicoli è divorato vivo bastardo perché non lo ammazziamo

a pugni a calci

finisce in una tinozza di piscio e a garganella



Bruno Leydet traduzione di Laura Toppan

Il boulevard du Commandant Finat-Duclos sicuramente non vi dice molto: a Marsiglia, infatti, ci sono delle vie e dei viali molto più conosciuti, ma nonostante ciò quest'arteria è una delle più famose della città. Perché? Perché è qui, proprio in mezzo al boulevard, che è accaduta una delle più terribili e sanguinose sparatorie della storia del crimine: 'la sparatoria del Bar du Téléphone'. Sì, una delle più sanguinose della storia! Il 3 ottobre del 1978 una banda di 4 malviventi assassina 10 persone: battuto il record dei massacri! Al Capone e il massacro di San Valentino del 1929 non sono nulla a confronto. L'altro nome della sparatoria del Bar du Telephone è 'il massacro di San Gérard'.

È comprensibile che agli ufficiali marsigliesi non piaccia 'sbandierare' che la città detiene questo record. Infatti... se si arriva nel 14° arrondissement, in questo boulevard con ai lati dei platani, in leggero pendìo, né troppo largo né troppo stretto, frequentato, ma non troppo... si sente uno strano malessere, un'atmosfera non ancora purgata della sceleratezza. Io, lo sento ancora, ogni volta che lo prendo per evitare gli ingorghi della circonvallazione del Merlan. Anche ora, con le decorazioni di Natale, le luci e le insegne «Buone Feste» scritte a caratteri scintillanti, la maledizione sembra essere presente. Il boulevard è oscuro anche quando fa bello e si sente sempre un effetto shining.

E posso assicurarvi che lo prendo spesso, ma mai e poi mai avrei il coraggio di entrare nel Bar du Téléphone. D'altronde, chi lo farebbe senza la minima inquietudine? Chi entrerebbe nel Bar du Téléphone così, senza avervi mai messo i piedi, presentando la propria faccia di perfetto sconosciuto a una clientela che, ovviamente, non capirebbe? Tutto ciò, si sa, è ridicolo, poiché sono passati ormai vent'anni e non è più accaduto nulla e probabilmente non accadrà mai più nulla. Ed è certo meno pericoloso andare a bere un bicchiere al Bar du Téléphone che imboccare queste circonvallazioni trafficate che costeggiano le cités e che pullulano di piccoli delinquenti abili nei borseggi e nei furtarelli. Sì, però...! Il Bar du Téléphone mi fa sempre l'effetto d'un santuario, d'un altare, d'una tomba di civiltà perduta che alcuni esploratori cercano di non profanare per la mi-

naccia della maledizione. È la sensazione che m'ispira questo bar, all'angolo tra il boulevard de la Chapelle e du Commandant Finat-Duclos, con quello stile vagamente art-déco e la sua pista da bocce ove probabilmente si sono organizzati crimini, delitti e infrazioni... No, non oserei farvi una sosta! Avrei paura che dei mascalzoni entrassero e si mettessero a fucilare tutti, anche gli innocenti come me, che si sono voluti solamente fermare in un bar per prendere un aperitivo prima di rincasare: perché è proprio questa la tragedia del Bar du Téléphone, una sorta di San Bartolomeo (San Valentino, San Gérard... scegliete voi!) di piccoli delinquenti che massacrano dei clienti solo perché hanno avuto la malaugurata idea di trovarsi lì in quel momento.

Forse bisognerebbe demistificare questo luogo facendolo visitare ai turisti quando le navi da crociera fanno scalo a Marsiglia; potrebbe esserci un'opzione supplementare al giro turistico abituale: Nôtre Dame de Garde, il Palais Longchamp, il Vecchio Porto... il Bar du Téléphone. Così, a poco a poco, il luogo potrebbe depurarsi progressivamente della sua aura criminale e purificare la sua ionosfera drammatica. Infatti questo bar sprigiona una cattiva sorte di destini incrociati, un side effect, per parlare alla Woody Allen. Quella sera del 3 ottobre 1978, Georges Marchais, allora primo segretario del Partito Comunista, stava parlando a un comizio a Marsiglia. In quel periodo il PCF rappresentava circa il 20% dell'elettorato e il tribuno Marchais era un personaggio di spicco della vita politica. Chi avrebbe potuto prevedere che, negli anni futuri, sarebbe crollato il mitico partito della Resistenza e delle nazionalizzazioni del 1945? Non molti, senza dubbio, ma c'erano dei segni... e il Bar du Téléphone ne era uno.

La sera del 3 ottobre 1978, mentre Georges Marchais parlava come sempre con grande successo di pubblico, a un certo punto i giornalisti hanno lasciato, gli uni dopo gli altri, la tribuna della stampa, la tribuna della stampa, la tribuna del tribuno!... E Georges Marchais non capiva nulla: «Che cos'era potuto succedere? Che cosa c'era di più importante di un comizio del PCF? E con Georges Marchais in persona?...». Era la sparatoria del Bar du Téléphone. A poco a poco che si diffondeva la notizia in città, i giornalisti abbandonavano il comizio sotto gli occhi di Georges Marchais, inebetito, che sperimentava, senza saperlo, il futuro disinteresse dei media e riceveva, tramite il Bar du Téléphone, l'Annuncio del suo futuro declino.





# NAUDIT

### **MAESTRI DI NUNZIATELLA** Raffaello Franchini

Qualche volta mi capita di sentirmi dire: «Tu insegni alla Nunziatella: dunque sei il successore di De Sanctis». Non mi resta che rispondere dando ragione al mio interlocutore solo dal punto di vista cronologico e prendendo come un bene-volo scherzo l'allusione alla

qualità dell'insegnamento.
Tuttavia, a rifletterci, la cosa più difficile per un docente di questa Scuola non è tanto il superare onorevolmente il concorso speciale mediante cui vi si accede quanto raggiungere la cede, quanto raggiungere la consapevolezza di non essere indegno dei propri predecessori, che talora grandeggiano tanto nel ricordo e quasi nel mito della no-stra storia degli ultimi due secoli da consigliarci spes-so di dimenticare che essi insegnavano proprio al no-stro posto quotidiano di lavoro. Resta però il fatto che essendo Francesco De Sanctis e prima di lui Basilio Puoti e dopo Gioacchino Brognoligo, Luigi Russo, Marco Galdi, Michelangelo Schipa, Nino Cortese, Antonio Corsano, Piero Pieri,

con altri che lo spazio c'impedisce di elencare, parte integrante di una tradizione, è nostro preciso dove-re continuarla e se possibi-le arricchirla. Ma resta anche il fatto che questo non è un elenco di professori, ma di Maestri: e Maestri și diventa solo dopo lunghi anni di contatto assiduo con gli studi e con la Scuola; eppure, se mi guardo attorno, în questa Nunziatella odierna in nulla inferiore e forse per certi riguardi mi-gliore rispetto a quella dei decenni trascorsi, vedo assai degnamente continuata l'insigne tradizione di sapere degli antichi docenti da quelli attuali. E nominerò solo i più anziani tra i miei eminenti Colleghi, Luigi Di Benedetto, Mario Meorla, Giuseppe Petroni, Andrea Amici, nel fervido, appassionato magistero dei quali rivive e si ravviva dei quali rivive e si ravviva l'antica fiamma che nei letterati e storici e filosofi ora ricordati fuse in un'unica passione dottrina e patria, scienza e libertà; come nel folto gruppo di scienziati matematici e naturalisti di

cui, tra gli altri, sono vanto Ottavio Colecchi e Fedele Amante, Mariano D'Ayala e Filippo Cassola, Michele Geremicca ed Errico Alvino non sai, per ciascuno, dove finisca lo studioso e cominci il patriota e se tu debba ricordarlo per l'uno

o per l'altro motivo. Ma di questo nessuno che abbia vissuto da allievo o da docente tra noi potrà meravigliarsi, perché insegna-re alla Nunziatella è un atto di passione civile assai prima che l'adempimento di un compito ufficiale, come e molto più che in qualsia-si altro tipo di scuola pubblica, perché se altissima è ormai la percentuale di allievi che scelgono libera-mente alla fine del triennio liceale di proseguire presso le Accademie la nobilissima carriera delle armi, non trascurabile è il numero di coloro che, assai spesso per ragioni indipendenti dalla loro volontà, entrano nella vita civile. La maggioran za degli iscritti alla nostra Associazione è costitui-ta da loro e da loro questa è tenuta in vita con grande

passione e talora con sacrifici: segno evidente che gli allievi imparano qui a essere buoni cittadini oltre che ottimi soldati, perché san-no obbedire alla propria coscienza oltre che, esemplar-mente, alla disciplina militare, contribuendo per parte loro a conservare un'alta tradizione, che è arduo ma splendido compito dei do-centi rinnovare ogni anno, nell'umile, macerante fatica delle ore di lezione.

Umile ma non dimenticata fatica: ché gli allie-vi della Nunziatella han-no una qualità che è raro indizio di animo generoșo, la gratitudine pei loro Maestri, come di recente abbiamo tutti avuto modo di testimoniare in un'occasione dolorosa, quan-do li vedemmo e sentimmo a noi congiunti da lutto filiale per la scomparsa del nostro caro, indimenticabile collega e Deca-no Francesco Caruso, nel cui nome ben si possono riassumere, per noi della Nunziatella, virtù di do-centi e affettuosa stima di discepoli.

### **MAESTRO ETTORE**

Alessandro Ortis

Fra i nostri Maestri, fra coloro che costituiscono un riferimento alto per tutti, troviamo certamente la figura indimenticabile di Ettore Gallo; maestro come giurista e docente, come intellettuale e combattente per la libertà, come magistrato e Presidente della Corte Costituzionale.

Per tale luminoso vissuto, Ettore è stato e sarà celebrato dalle massime Autorità, da studiosi, dai suoi tanti estimatori; per noi della Nunziatella ci sono, in verità, ricordi, rimpianti e ammaestramenti ancor più forti e profondi: quelli legati alla figura di Ettore amico, ex allievo e nostro Presidente Onorario.

Da grande amico, Ettore ci ha donato sempre affetto e generosità; chi ha bussato alla sua porta, ha sempre trovato aiuto e conforto, consiglio ed insegnamento, ascolto e pazienza, comprensione e partecipa-zione, umanità e tenerez-

Da ex allievo, Presidente Onorario della nostra Associazione e benemerito della nostra Fondazione, ci ha concretamente dimóstrato come va vissuto l'attaccamento alla Nunziatella. Infatti ci confidò: «come tutti gli ex, io pure sono quel che sono anche per quanto regalatomi dalla Nunziatella negli anni più significativi della mia formazione; perciò sento sempre un profondo de-bito di gratitudine verso la Scuola; perciò quando Nunzialella o Associazione chiamano...».

Una convinzione, questa, che lo portò fino all'ultimo, sfidando anche i giusti rimproveri dei medici e dell'amorevole signora Ebe, a partecipare ad ogni cerimonia, raduno, assemblea, consiglio nazionale, impegno o iniziativa che riguardasse la nostra Scuo-

la o l'Associazione. Egli, pur sempre impegnato professionalmente, pur afflitto da seri proble-mi di salute, pur 'impor-tante' e al vertice delle istituzioni, non ha mai dimenticato la Nunziatella. L'ha servita con una dedizione ed una efficacia esemplari. Si è sempre esposto è bat-tuto, con profonda convinzione, perché la sua e no-stra Scuola Militare continuasse a crescere in qualità e tradizioni, in valore per la nostra Patria e per l'Eu-

Durante una delle ulti-me visite in ospedale, con Toni e poco prima che ci lasciasse, trovai Ettore particolarmente afflitto e stanco; ma subito, come in ogni incontro, parlando della Scuola, della Bixio, degli allievi, degli amici ex... si animò; continuando a stringermi la mano, pur faticando nel respirare e parlare, ci chiese di resta-re ancora. Noi, che teme-vamo di affaticarlo prolungando la nostra presenza, ci sentimmo felici di conti-nuare quell'incontro, di incrociare più a lungo quello sguardo e quel sorriso; un sorriso che nessuno di noi

potrà dimenticare.

Egli pure chiese di avere «vicini, in quel giorno, gli allievi e gli ex della Nunziatella». Ci volle vicini per dimostrare ancora, ai suoi cari, al Presidente della Repubblica, ai suoi concittadini che lui era fiero della sua Scuola e che voleva per essa considerazione e cure. Volle regalare alla Nunziatella anche un po' del suo ultimo e solenne momento terreno. Così, quel desiderio diverse per poi un incordi divenne per noi un 'ordi-ne', vissuto con struggente rimpianto; chiamandoci ad obbedire, Ettore rega-lò a noi tutti, allievi ed ex allievi presenti nel cortile d'onore della Consulta o lontani, la sublime commozione di essere fieri con lui della nostra Scuola e di essere fieri di lui e del suo dolcissimo affetto.

Così Ettore è entrato a far parte anche della storia e delle tradizioni della Nunziatella. Il suo esempio, i suoi insegnamenti e le sue proposte faranno parte anche dello splendido futuro del 'Rosso Maniero".

### LA CIANCIA PER LA CIANCIA

(SECONDA PARTE) Una tenzone vernacolare al Real Collegio Militare della Nunziatella Pietro Andrisani

"La parola Sonetto è viziosa. Il napoletano dice Sonetto come il Toscano; nel plurale può dirsi Soniette, e Sonette, e qui meriterebbe un grosso Sonetto. Chiù deve scriversi con due c; Marditto con due m; Pòpeo è errore, dicesi, o propeto o proprio./ Sguaquitto non si trova in questo dialetto [Probabil-mente il Fuoco si riferiva al vocabolo squaquècchio che in napoletano significa nano, rachitico, bazzuto.] / Io per altro ignoro il Bergamasco. Creanza non va; ma Creanza bensì./ L'amico non si trova, ma ammico. / Spuntuto è rimatro in-dietro; il Napoletano dice

Spontuto.

Di Stiesso e non stisso che diremo?"

Nei versi del Fuoco i professori Nicola Tondi e Carlo Rocchi vengono identificati con i nomignoli Masone e Lo Zi' Abbate X. Quest'ultimo appellativo è il titolo del Sonetto corretto dal Rocchi e riportato

qui, di seguito:
Abbà, verefecato s'è lo ditto

Llo Voje chiama ll'Aseno cornuto Tu, cca si chiù de Chille-

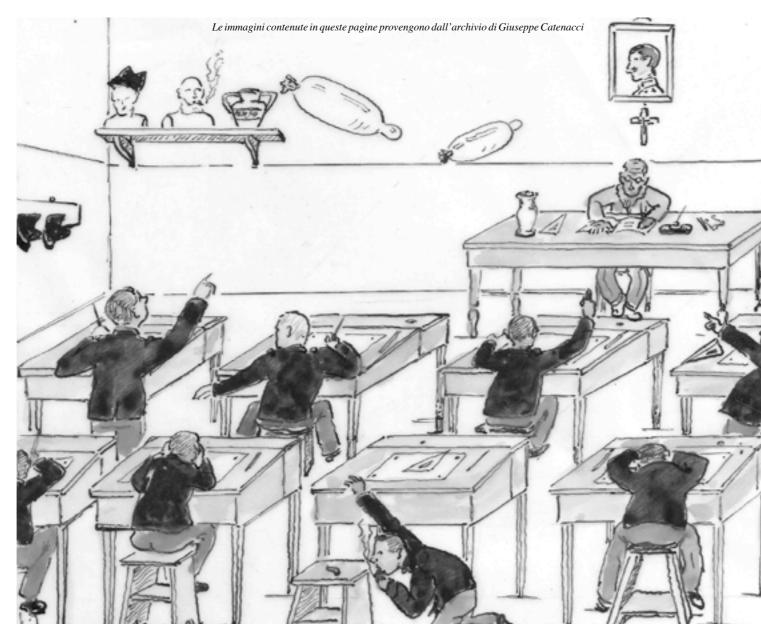
to marditto, Dice cca quanno io parlo, so spuntuto.

Se vede, cca si pròpeo nu sguaguitto, È lo Cerviello tujo, già se

nn'è juto, Che Ciancia, per la Ciancia appila ... Zitto, Ll'amico tujo, parlanno

cco creanza,

Cca, tu chiame Mastone! ...arrassosia,



È buono sulo a sse grattà la panza;

Allo mietodo mio nò scrocca nix, Tu non capisce niente

nfede mia, Se tu stiesso confiesse, cca sei nix.

Francesco Fuoco, certamente, non era un esperto dell'idioma di Partenope

ma neanche uno sprovveduto nel mondo della didattica e della pedagogia della lingua del Lazio, come Lo Zì Abbate X ci ha fatto credere coi suoi mordaci scritti. Apprese nel glorioso Seminario di Teano.

Si rivelò subito ingegno vivace e profondo conoscitore delle scienze naturali, matematiche e della medicina. Insegnò letteratura italiana fino al 1820, quando, per motivi politici, dovetté riparare a Marsiglía.

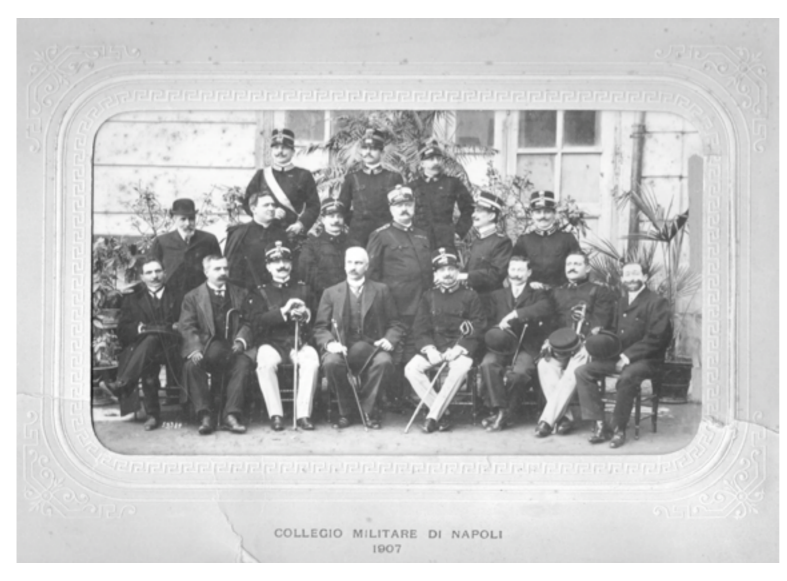
Successivamente si tra-sferì a Pisa e, nel '26, fi-nalmente, poté tornare a Napoli ove dedicò molte delle sue energie dot-trinali all'insegnamen-to e alla pubblicazione di proprie opere scientifiche ed economiche. Si firmava facendo ac-

compagnare il suo nome dal titolo di Abate e non da quello di dottore anche se era in possesso della laurea in scienze fisiche e matematiche.

Fu Socio Corrispondente della Reale Accademia delle Scienze di Napoli.

## SUd





### **FRANCESCO DE SANCTIS**

maestro di grammatica nel Real Collegio Militare della Nunziatella dal 1837 al 1848 Giuseppe Catenacci

La Nunziatella come Regal Accademia Militare prima, Real Collegio Militare poi e Scuola Militare oggi, di 'Maestri' con la 'M' maiuscola ne ha avuti tanti e tutti valentissimi, ma tra questi il 'Maestro' per eccellenza, che non poteva di certo mancare in questa rassegna di "Sud", è stato ed è Fran-cesco De Sanctis.

Venuto dalla natia Irpinia a Napoli entrò da subito nel-la Scuola di un altro grande Maestro della Nunziatella, quel Basilio Puoti illustre professore di italiano e purista intransigente, conqui-standone presto la stima e

simpatia. Così quando il Puoti, impegnato nell'insegnamento privato e nelle tenzoni accademiche che contrapponevano i puristi agli accademisti della Crusca, ritenne di non poter accettare la cattedra di professore ordinario di grammatica del Real Collegio Militare, offertagli

dall'Ispettore degli Istituti di Istruzione Militare Carlo Filangieri, raccomandò a que-sto quello che riteneva essere il suo migliore allievo e perciò stesso più degno di tanto onore: Francesco De

Sanctis, che così 'tomo to-mo' iniziò il suo cammino nel mondo della Scuola. E qui piace riportare la de-scrizione che il De Sanctis fa di come apprese della sua

Un giorno stavamo a pranzo, core a core, Enrico ed io. Fumavano quei maccheroni di zita, e io li divoravo con gli occhi, quando si udi suo-nare il campanello. Chi è? Annarella corre e torna su-

«Gli è un signore tutto ricamato d'oro, che vuol sapere se abita qui De San-

«Ma è uno sbaglio!» diss'io. «Ricamati d'oro non vengono a casa no-stra», rifletté Enrico; «vanno a casa di principi».

«E costui dev'essere qualche principe» notai io «Annarella, digli che ha sbaglia-

Annarella torna, e dice che quel galantuomo non ha sbagliato, e che la casa è questa, e che cerca Francesco De Sanctis, e ha una carta per lui. «Alla buon ora! Fatti da-

re dunque questa carta».

Tornò, e vidi un plico con un gran bel suggello, che mi fece l'effetto dell'uomo ricamato d'oro, e quasi non voleva romperlo.

"Gli è un signo-re tutto ricama-to d'oro, che vuol

sapere se abita qui De Sanctis". "Ma è uno sba-glio!" diss'io.

tanto di let-

«Sarà un passaporto», dissi. Ma quando vidi ch'era il decreto decreto di mia nomina a professore del Collegio Militare, ci

levammo in piè e ci abbracciammo, e se non era per vergogna di Annarella, ci saremmo messi a ballare, così pazza allegrezza c'invase.

Annarella ci guardava tra-sognata con la bocca mezz'aperta, come volesse dire e non dire.
«Ah! Quel signore?...»

dicemmo a due; e fummo là, dove quel brav'uomo ci attendeva.

«Grazie, grazie!» diss'io con effusione. «Signurì, 'o rialo», diss'egli, cavandosi il berretto.

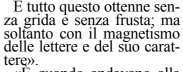
Io guardai Enrico, Enrico

guardò me: in due potemmo appena fare un carlino. Egli partì borbottando, e forse di-cea: «Che sfelenzi!». E noi ci guardammo, e ridemmo tutti e due, vedendo quel principe ricamato di oro di-«Fai presto!», gridava
Enrico, battendo i piedi.
E io aprii, e vidi il nome
del Re con venire un usciere gallonato,

L'approccio del De Sanctis con la. Nunziatella non fu però dei più felici. Con il soprannome di 'Chiosa'. attribuitogli dai suoi al-

lievi per la sua abitudine di rimandare spesso nel corso delle sue lezioni alle seccanti chiose del Cavalca e dei Fioretti di San Francesco, il De Sanctis divenne in breve lo zimbello dell'inte-ro Collegio sprofondando in una vera e propria dispera-

Ma il buon Maestro – come ci ricorda Nicola Marselli un suo antico allievo di quegli anni – «prese presto su di noi la più sicura rivincita: ci ammansì a segno che i lioncelli finiscono con il pregare dinanzi al semplice sguardo del domatore.



«È quando andavano alla sua scuola di grammatica» – continua il Marselli – «c'era

continua il Marselli – «c'era da restarne rapiti».

«Ma che grammatica! Questa si trasformava in logica, la logica si applicava all'arte, l'arte diventava vita mediante i brani degli scrittori, stupendamente letti, meravigliosamente commentati.

E i fanciulli diventano giovani anzi tempo, e i giovavani anzi tempo, e i giova-ni si sentivano... anelanti di poetare e di combattere per la libertà».

E un altro antico allievo del De Sanctis – Giuseppe Ferrarelli – nella sua monografia sul Collegio Militare edita nel 1887 in occasione delle celebrazioni del suo prima appara di vitta dana prima appara di vitta dana prima proportioni del suo prima mo secolo di vita, dopo aver descritto in maniera impareggiabile l'atmosfera che si viveva nel 1848 nel Real Collegio Militare ed il valore dei professori che vi insegnavano «che non istruivano solamente ma educavano» solamente, ma educavano; educavano meno colle parole che coll'esempio, compiendo tutti i loro doveri, non escluso quello che si ha ver-

escluso quello che si ha ver-so la patria», passando a par-lare del De Sanctis scriveva: «Ma chi sorpassò tutti nel-l'educare gli alunni ad ama-re l'Italia, sebbene ne parlas-se meno degli altri, fu Fran-cesco de Sanctis. E ciò ac-cadde, non solo per l'indole dell'insegnamento suo, ma anche per le alte doti di cui egli era fornito. Insegnando senz'aria dommatica, ma col tono della conversazione, ditono della conversazione, ditono della conversazione, di-mostrandosi più amico che maestro, leggendo come po-chissimi leggono, commen-tando non per dottoreggiare, ma per chiarire quel che leg-geva, interrompendo la let-tura con qualche osservazio-ne sobria e sagace, che non sciupava ma eccitava l'atten-zione dei giovani: facendo zione dei giovani; facendo, insomma, ciò che poi disse che doveva essere l'insegnache doveva essere l'insegna-mento, vale a dire, discende-re sino ai giovani per solle-varli sino al maestro, Fran-cesco De Sanctis, più di tut-ti fece capire ai suoi disce-poli che il libro non era quel proverbiale nemico loro che avevano creduto, che il libro nuò essere un vero amico, un può essere un vero amico, un vero tesoro. Or quando si è guadagnato questa vittoria nell'animo dei giovani, si è percorsa metà della via che si deve percorrere per educarli. Si lessero allora, avidamente, non solo i libri prescritti, ma quanti se ne potettero leggere; si comprese che la lettura dei grandi libri è una conversazione coi grandi uo-mini che li hanno scritti; si gustò il piacere che nasce dal sapere; spuntò l'orgoglio, su quelle fronti giovanili, quando si sapeva qualche cosa che gli altri non sapevano; insieme coll'orgoglio spuntò anche il disprezzo verso coloro che erano dediti più agli scherzi giovanili che alla lettura; e spuntò anche la critica, ma era prematura, e una citazione valeva un ragionamento». Aggiungere altro per tratteggiare la figura di questo sommo Maestro sarebbe cosa ardua per chiunque non abbia avuta la fortuna di averlo a Maestro.

Che dire quindi di diverso e di più senza turbare l'atmosfera e la semplicità di queste antiche letture, se non che queste pagine scritte da allie-vi divenuti ormai adulti per ricordare quello che il loro Maestro aveva saputo inculcare nei loro animi e nelle loro menti dovrebbero essere prese a modello e far riflettere docenti e discenti della nostra Scuola alla vigilia di questa riforma glo-bale che sta 'investendola'.

### PAOLO BARBI E BASTA! Antonio Concina

Un 'fratello della costa'. Dalmata, s'intende.

Fu la prima persona normale che incontrai dopo il mio traumatico ingresso alla Nunziatella, ingresso del tipo *Full Metal Jacket*. Comandi urlati da tutte le parti, correre, correre, cor-

rere...

Poco più di trent'anni lui. Quindici io, studente del primo liceo classico sezione B. Dove Paolo Barbi, il mitico Paolo Barbi insegnava Storia e Filosofia.

Dalmati tutti e due e quindi subito caricato (io) di tutte le responsabilità di essere all'altezza, come se Niccolò Tommaseo in persona stesse lì ad ammonirmi e a pesarmi.

mi e a pesarmi.

Andò bene, il liceo con
Paolo Barbi.

Ma il merito fu soprattutto suo... Uomo perbene, innanzi

Uomo rigoroso e giusto,

poi.

Uomo affettuoso e pieno di ironia e di arguzia,

infine. Giovane dirigente demo-cristiano, allora. In una Nacristiano, allora. In una Napoli davvero poco affascinata dalla DC e un po' sospettosa di questo tale Barbi, per tutti triestino, tanto per semplificare, che voleva insegnare le regole della democrazia e del vivere civile in una città provata (erano i primi anni Cin-

civile in una città provata (erano i primi anni Cinquanta) da infiniti lutti, offese, difficoltà.

E Barbi ci provò, testardo come pochi. Dividendo la sua giornata tra le lezioni alla Nunziatella e l'impegno politico, questo però mai proclamato o divulgato in classe, se non indirettamente, quando lo svolgimento di un ragionamento storico o filosofico lo portava naturalmente a sostenere la forza e le ragioni della democrazia, non necessariamente cristiana.

Si divertiva, con qualcuno di noi, a commentare con bonomia e humor latenti simpatie 'laurine', considerando il Comandante Achille Lauro, pace all'anima sua, un personaggio da commedia all'italia-

l'anima sua, un personag-gio da commedia all'italia-na e certamente non un fe-

nomeno politico.
Paolo Barbi oggi giocherebbe in un torneo 'over 80'. Quasi incredibile da immaginare, quando ancora, spesso, sempre, lo invitiamo, noi vecchi ragazzi della Nunziatella anni Cinquanta, a ricordare nomi, volti, episodi di un periodo caro, grati tutti a Pao-lo Barbi per essere stato un bravo fratello maggiore oltre che un indimenticabile professore. Mi sgriderebbe per queste espressioni di affetto, socchiudendo gli occhi intelligenti ma sorridendo con soddisfazione e antica amicizia.











### SUC

### **LA NUOVA EUROPA**

Luis De Miranda traduzione di Francesca Spinelli

Per rinfrescarsi le idee sul malessere europeo, ci și può piazzare su una sedia bagnata del Parc du Luxembourg e osservare per qualche minuto i passanti, tentando di cogliere i loro monologhi di gruppo. Oppure, se si ha lo stomaco abbastanza resistente, si può leggere la stampa quo-tidiana. Si può persino arri-vare al punto di sfogliare, che so, Estinzione di Tho-mas Bernhard o I Buddenbrook di Thomas Mann; ma un metodo più sempli-ce consiste nell'aprire un dizionario di nomi propri e scoprire la prima frase del-la definizione della parola Europa: Il continente più piccolo e meno delimitato. Questa definizione deve essere stata a lungo maturata da un europeo. lo stesso, in quanto cittadino della vecchia Europa, mi sento debi-tamente piccolo e poco de-limitato. Il mio nome, Miguel Magellano, rappresenta di per sé un peso.

La mia biografia, che s'interrompe per ora al trentesimo anno di vita (il peggio deve sicuramente venire), non è di quelle che si scorrono nei giornali inzuppando il cornetto nel cappuccino. Non sono né un attore di cinema «fuori dagli schemi» né un futuro grand'uomo. Che io sappia, non ho intrapreso assolutamente nulla di grande dal giorno della mia nascita, per svariate ragioni legate al determinismo sociale, alla mia debolezza carattériale, alla mia ipersensibilità, alla mia esagerata franchezza, alla mancanza d'amore e all'eccesso di odio ereditati dai miei genitori sin dalla più tenera età, al mio gruppo sanguigno etc., ma soprattutto perché su di me incombe, senza tregua, il ritratto fiero, determinato, virile e castratore del mio antenato Fernao. Per chi non conoscesse Fernao de Magalhaes, ricordo che il navigatore portoghese (e la sua armada di cinque navi e duecentosessantacinque

cendo il numero dei vascelli e dei marinai è notevolmente calato) ha effettuato il primo giro del mondo per mare, battezzando nel 1520 l'Oceano Pacifico (che porta questo nome perché per i gusti dell'equipaggio sfi-nito il vento era troppo de-bole). C'è persino chi lo considera il padre simboli-co della mondializzazione.

Non aggiungo altro.
All'incirca cinque secoli dopo, il povero piccolo discendente che mi ritrovo ad essere soffre (a torto e, probabilmente, a causa di un'ipertrofia dell'ego tutta europea che nasconde un serio complesso d'inferio-

rità), come anche, con ogni pro-babilità, mio padre, suo padre, suo nonno, il suo bisnonno e così via, di Magellano e di non meritare una biografia.

Generalmente parlando,

maggior parte dei portoghesi che ancora possiedono un'anima soffre all'idea che da cinque secoli a questa parte il paese rimpicciolisca a vista d'occhio. Ricordo a tutti che nel 1494, col trattato di Tordesillas, il papa Alessandro VI Borgia divise il mondo in due, destinan-do una metà alla Spagna e l'altra metà al paese che mi ha visto nascere. Oggi, una delle poche conseguenze della trascorsa egemonia lusitana fa sì che i travestiti brasiliani del Bois de Boulogne parlino portoghese. Il Portogallo, altrimenti, non è che uno dei più piccoli pae-si d'Europa (92.072 km²), con dieci milioni di abitanti e una fama internazionale sorretta principalmente da tre prodotti d'esportazione, fado, musica straziante uomini, anche se strada fa- che tenta di tenere la dispe- do alle ultime notizie la ter-

razione separata dal destino; il porto, vino zuccherato a forte gradazione alcolica che permette di annegare la suddetta disperazione in un'ebbrezza passeg-gera e infine i testi del poeta Fernando Pessoa, i quali ci ricordano che né il fado né il porto potranno cullar-ci a lungo. Uno dei suoi te-sti più famosi, *Tabaccheria*, comincia cosí:

Non sono niente Non sarò mai niente. Non posso voler essere

A parte ciò, ho in me tutti i sogni del mondo.

Generalmente par-

lando, la maggior parte dei portoghe-

si che ancora pos-siedono un'anima soffre all'idea che da cinque secoli a questa parte il pae-se rimpicciolisca a

vista d'occhio.

tuttavia dei portoghe-si allegri. Personalmente non cono-Fatto SCO. sta che la gioia non sembra appartene-re al prog r a m m a genetico dei Magel-Per-l'illano.

Esistono

lustre Fernao aveva un caratteraccio. Rinvio i lettori alla biografia che gli ha consacrato Stefan Zweig qualche anno prima di suicidarsi, nel 1942. Secondo Zweig, Fernao era il tipo di uomo che non appena entrava in una stanza gelava i presenti con la sua freddezza, la tetraggine della sua psiche e l'aria da giudice tenebroso. Un po' come me, se non fosse che Fernao era dotato di una «intrepida volontà» (Zweig dixit), e seppe vendicarsi dell'astio della corte del Re del Portogallo, un certo Manuel, recandosi a offrire i suoi servigi alla Spagna rivale, la quale non perse l'occasione di sfidare gli odiati fratelli finanziando la megalomania del navigatore. Ma tutto ciò è storia passata, anche se stanra è ancora sferica e il mo-dello capitalista dell'econo-mia occidentale importato, in definitiva, dall'Europa, si è sparso per i quattro an-goli del globo, assieme alla struttura depressiva dell'ego afferente.

Oggi le statistiche conta-no quasi un milione di portoghesi, naturalizzati e non, sul territorio francese. Per quanto mi riguarda, ho ottenuto la carta d'identità, che mi dà diritto alla libertà al-'uguaglianza e alla fratellanza, all'età di diciotto anni, in seguito a una mia sollecita richiesta. Fino a quel giorno ero stato un bambino e un adolescențe solitario e studioso, dominato prevalentemente dall'os-sessione di diventare, non più il 'piccolo immigrato' modello, statuto che ho dignitosamente accettato durante quindici anni, ma un cittadino francese, condizione dalla quale mi aspet-tavo ogni genere di meraviglie, a cominciare dall'ingresso in un universo paral-lelo ovattato, ornato di piu-moni bianchi, gatti abissini e esseri umani dotati di una squisita raffinatezza. La delusione era inevitabile.

Quando la mia memoria si volge timorosa ai primi due decenni della mia esistenza, la tonalità dominan-te del quadro è il nero su siondo grigio. Una pubblicità recente (per una marca di porto) definiva il Portogallo «il paese dove il nero è colore». Se così fosse, si tratterebbe tutto sommato di una buona notizia, e vorrebbe dire che la mia anima è comunque pigmentata. Ma non mi lamento, no, cerco solo, impresa temeraria, di essere obiettivo. A che pro abbellire il proprio passato e la stato della propria psiche? Lo ripeto, sono un personaggio sinistro, come il mio famoso antenato ma privo della sua finto, ma privo della sua 'intrépida volontà'. In realtà, non ho alcun tipo di volontà, o quasi, o piuttosto ho una volontà alla maniera di Pessoa:

Ho sognato più di quanto Na-poleone non abbia realizzato. Ho stretto al petto ipotetico più umanità di Cristo, in segreto ho fatto filosofie che nessun Kant ha mai fatto.

sarò sempre quello che non era fatto per questo; sarò sempre soltanto quello

che aveva qualità; sarò sempre quello che si aspettò gli aprissero la porta in una parete senza porta

e cantò la canzone dell'In-finito in un pollaio, se sentì la voce di Dio in un pozzo tappato.

Se vi siete riconosciuti in questi versi, non significa per forza che abbiate un antenato portoghese; forse siete semplicemente un oc-cidentale (o un occidenta-lizzato) colpito da pessore. Potremmo porgerci la ma-no in segno di fratellanza e, in lacrime, berci un paio di bicchieri; ma non credo che lo faremmo davvero, perché bisognerebbe avere il coraggio di Pessoa (o essere arrivati al quinto bicchiere), per

Se vi siete ricono-

sciuti in questi ver-si, non significa per forza che ab-

biate un antenato portoghese; forse siete semplicemen-

te un occidentale

(o un occidenta-

lizzato) colpito da

pessoite.

manifestare in pub-blico dei sentimenti del genere (in realtà, anche lui dovette accontentarși di șcarabocchiare quei versi sul retro di fogli conta-bili; pochi, infattī, si mostrarono disposti

ascolad tarlo gemere quand'era in vita). In materia di disperazione, la maggior parte di noi preferisce il monologo interiore reiterato all'infinito. Soprattutto non confessare in pubblico che si pen-sa di aver fallito la propria vita, che ci si ama meno del cané, che l'idea della morte ci solletica più spesso di quella delle vacanze, che si profondamente convinche se i nostri genitori non si fossero accaniti contro di noi sin dai nostri primi balbettii, saremmo potuți diventare una forza della natura. Ah, in circostanze diverse, in un continente diverso (ad esempio ne-gli Stati Uniti), nulla ci sa-rebbe stato vietato! Oggi saremmo un conquistatore venerato dalle masse, o magari, estasi, un attore dal viso metallico con un cachet da venti milioni di dollari.

Potremmo comunque, voi ed io, porgerci la manó e raccontarci la nostra disperazione, ma questo tipo di confidenze, inspiegabil-mente considerate personali (mentre quasi tutti soffrono degli stessi mali, perché, come tutti sanno, questo mondo fa schifo al 95% dei suoi abitanti, anche se solo la metà lo ammetterebbe), tradizionalmente le teniamo in serbo per il nostro psica-nalista, quando disponiamo dei mézzi e della pazienza per frequentarne uno, e non è il mio caso. Dovrémmo, secondo me, condividere i nostri coma psichici, le nostre terrificanti allucinazioni, espellere a squarciagola il risentimento troppo a l'ungo covato contro noi stessi. Tutti questi nobili sentimenti affluiscono in Eu-

ropa, come o vun que nel mondo. Solo che in Europa, fino a un'epoca recente, era tacitamente ammesso che 'essere umano (o quantomèno il borghese) potesse rifugiarsi nel raffinato mondo

della cultura e trovarvi una consolazione.

La cultura... Ormai si di-ce che i musei della nostre illustri capitali siano frequentati unicamente da turisti. Si tratta probabilmente di un'esagerazione. Esi-ste ancora in Europa un cer-to numero d'individui colti (più di me, che pure appartengo all'epoca in cui al liceo si imparavano ancora il latino e il greco, o almeno si credeva di impararli, perché le mie traduzioni, dove a Cartagine degli elefanti rosa faceyano bagni profumati, tradivano già qualco-sa di marcio nel regno del-le lingue morte). Può darsi che esistano addirittura degli europei colti e felici. Io non ne conosco ma, ripeto, conduco una vita solitaria.

Sembra piuttosto che la cultura, oggigiorno, serva soltanto ad accrescere le crisi di pessoite acute. Nel corso dei primi due decenni di vita, la maggior parte degli europei considerati colti ha ricevuto una quantità sufficiente (così credono) di nozioni di musica, létteratura, arte e filosofia da svegliarsi a trent'an-ni e dirsi che sarebbero potuti diventare Beethoven (o i Beatles), Balzac (o Hemingway), Manet, Picasso, Kant, Dickens, Nietzsche, o qualcosa di altrettanto autorevole. In realtà siamo appena capaci di leggere tutti i libri, di capire approssimativamente i concetti più contorti, di credere che nel campo dell'arte la certezza del risultato nasca dalla semplicità dei mezzi, e tutto ciò alimenta la nostra frustrazione. A quel punto ci prende lo sconforto, e strimpelliamo un paio di accordi, sempre gli stessi, sul nostro Yamaha.

In materia di consola-zione a base di cultura, mi sembra, ma potrei sbaglia-re, che l'Europa si aggrappi quasi esclusivamente al cadavere baffuto e geniale di un filosofo morto in stato di demenza e, come Pessoa, poco letto da vivo: mi riferisco, ovviamente, a F. Nietzsche (un'altra ben nota tradizione europea consiste nel concedere il titolo postumo di genio a quegli



artisti che da vivi sono stati perseguitati con maggiore ferocia). Da cento anni a questa parte, benché la disperazione europea non sia cambiata di una virgola e, anzi, sia probabilmente aumentata (e forse non ha torto chi sostiene che i viennesi più nichilisti dei primi del 900, teletrasportati ai giorni nostri, fuggirebbero strappandosi i capelli), tutti quelli che, dal Portogallo alla Svezia, sono stati contaminati dal virus della cultura, quella strana malattia che trasforma l'idiozia in un concentrato d'infelicità, cinismo e amarezza, si abbarbicano alla bell'e meglio ai folti baffi di Friedrich e a qualcheduno dei suoi imperativi categorici, tra cui 'gaia scienza!', 'gioia di vivere!', 'ebbrezza!'. E per questo motivo ci si sarebbe potuti aspettare che, nel corso dei decenni, l'Europa si popolasse poco a poco di gai intellettuali. Non ne conosco. Non conosco altro che dei sinistri ma rispettabili morti di fame, degli arrivisti fedeli ai bei gesti e agli altrettanto bei valori del passato, maestri nell'arte del contraddirsi al momento di agire, o dei tristi velleitari aggrappati alla pelle di zigrino delle loro utopie (credo di appartenere a quest'ultima categoria).

Ouando ci si sente male

Quando ci si sente male, si cercano delle soluzioni, generalmente pessime. Al-cuni 'intellettuali' calma-no il loro malessere spu-tacchiando insulti di fuoco contro gli Stati Uniti, pae-se 'barbaro', come se l'Eu-ropa fosse ancora (ma lo è mai stata?) un'oasi di civiltà. Altri, a volte sono gli stessi, scoprono ovunque segni di decadenza, e non si può dar loro torto. Mi sembra abbiano le loro buone ragioni per diagnosticare, nel cuore della nostra mo-dernità, il crollo del merito dernità, il crollo del merito e della qualità a favore del-l'ipocrisia più spiccia e del-l'affettazione più arrampi-catrice. È, a dir loro, un da-to di fatto che oggi, in Eu-ropa, chi sfonda nel cam-po della cosiddetta cultura non è più chi è particolar-mente dotato, ma chi mani-pola con maggiore destrezpola con maggiore destrez-za i meccanismi di quello che gli americani chiama-no il *networking*, una rete di false amicizie interessa-te e nervose. Recentemente ho incontrato un conoscente col quale mi era capitato di suonare una decina d'anni fa. Era un musicista mediocre. Non che io sia un bravo musicista ma, credetemi, era di gran lunga peg-gio. In compenso si tratta di un individuo senza aspe-rità, capace di intavolare una conversazione 'appassionante' con un palo della luce, uno che sa far passare l'interesse molto prima del gusto, cosa che gli rie-sce particolarmente facile, dato che possiede un gu-sto oscillante (un po' come me) e una cultura musicale prossima allo ze-ro assoluto (la mia non è da meno). Qualunque cosa gli si chieda, lui la fa col sorriso (contrariamente a me, che rifuggo da qual-siasi compromesso con istinto suicida). Risultato: oggi compone musi-che per film, documenta-ri, pubblicità – soprattutto pubblicità. La nostra breve conversazione è stata, dopo anni di intervallo, a dir poco lugubre. Per lui (si chiama T. Natos) tutto possiede una qualità. C'è sempre qualcosa da cavare da una grande bufala ci-

re da una grande bufala cinematografica, dall'ulti-

mo successo musicale che meglio s'adatta all'atmosfera di una sala d'attesa. E se non siete d'accordo, è semplice: vi siete 'inacidito'. Ovviamente, questo simpatica tendenza a non denigrare nulla costituisce, per l'interessato T. Natos, un modo per non chiudersi nessuna porta durante una conversazione. Non si può mai sapere, magari stavo per proporgli di fare la colonna sonora della mega-produzione che girerò tra poco a place des Fêtes e che s'intitolerà Le mie compere alla Standa...

In compenso ho un amico, E. Ros, che sin dall'età di dieci anni era un genio autodidatta al pianoforte e alla chitarra. Nel frattempo ha fatto un dottorato in musicologia e ha tentato la fortuna sbraitando canzoni surrealiste nei pubs di Londra. Ricordo ancora il ritornello di una di queste canzoni:

Ho ucciso il genitore usando un frullatore

Certo, probabilmente i testi andavano ancora lavorati, ma E. Ros era un compositore nato. Oggi è un militante trotzkista che guadagna poco più del salario minimo insegnando informatica in una 'periferia disagiata'. Ci tengo a precisare che E. Ros non ha assolutamente il diritto di invidiare T. Natos. No, il vero talento di E. Ros non ha alcun diritto di criticare l'idiozia parvenue di T. Natos. Vorrebbe dire mancare di 'gioia'. Vorrebbe dire essere 'acidi'.

non ha alcun diritto di criticare l'idiozia parvenue di T. Natos. Vorrebbe dire mancare di 'gioia'. Vorrebbe dire essere 'acidi'.

Si dà il caso che sia stato proprio E. Ros, che in fatto di letteratura la sa lunga (legge Dante e Nietzsche in lingua originale) ad iniziarmi alle gioie della cultura quando avevamo sotura quando avevamo solo dieci anni e io ero, come già ho precisato, un tenero figlioletto di immigrati assolutamente spontaneo e, temo, idiota (da allora ho perso in spontaneità). Sua madre scriveva romanzi e possedeva un'immensa bi-blioteca dalla quale pesca-vamo a caso le nostre let-ture. Ed è sempre E. Ros che mi ha iniziato al marxi-smo. Grazie a lui (ma non per aclass que porché non per colpa sua, perché non sarebbe diventato il mio migliore amico se la mia psiche non fosse stata a priori un terreno fertile alla devastazione culturale). divenni un musicista e un letterato discreto, un po' meno idiota, ragionevol-mente marxista, misantropo e lievemente snob e, di conseguenza, non ho combinato nulla nella vita. Sono diventato, com'era da prevedersi, un dilettante, un mammifero superiore cinico e disincantato, insomma, un europeo colto senza essere uno speciali-sta (mi sembra che gli spe-cialisti se la cavino un po' meglio: trascinano la loro remunerata disperazione per i corridoi universitari, mentre io mi ritrovo senza

Dove voglio arrivare? A questa semplice conclusione: esiste un male europeo che, almeno da Pessoa in poi (ma se ne trova traccia già in Chamfort o nel *René* di Chateubriand), colpisce gli abitanti più colti e raffinati dell'attuale 'Unione', i quali sono anche i più infelici. Sotto il regime neocapitalista, solo l'idiozia più gioviale conduce alla salvezza. Perciò togliete immediatamente i figli dalla scuola. Insegnategli solamente a contare, a sorridere e a godere di tutto ciò che i media presentano come oggetto di godimento. Perché il resto è solo letteratura.



### LA MISSIONE DEL MAESTRO Paolo Trama

Non c'era rimedio. Ouesta volta bisogna

Questa volta bisognava andarci di persona, acquistare a domicilio, magari approfittando del giorno libero. Le alternative finivano qui, e con esse le esitazioni.

Mica ti arriva con facilità ogni volta che vuoi, e poi, verso gli amici che ne hanno, uno avrà pure dei doveri morali. Ogni tanto tocca comprarlo anche a te, non è che puoi usufruire sempre di quello degli altri. Solo che quando uno conduce una vita essenzialmente normale, borghesemente e tragicamente normale, poi si trova in difficoltà se deve andare personalmente e materialmente a procurarsi una cosa come questa, considerata così stupidamente (o maliziosamente) trasgressiva.

Di solito, c'è qualcuno che ne ha un po' e che lo condivide; o, più di rado, chi se la fa in casa e te ne regala; a volte, l'amico lo va a comprare e ne prende anche per te (ma è maschile o femminile?). Perché mai, poi, tutta quest'aura di proibito che gli alita intorno? Tutt'al più ti ritrovi a ridere come un deficiente con i tuoi amici, irrefrenabilmente; o a convincerti di avere un po' le percezioni alterate, insolitamente acuite.

Per esempio, ascolti musica e ti sembra di avere una visione' totale, emotivamente più ricca e profonda, sfaccettata; in alcuni momenti – allo zenit dell'effetto – i tuoi neuroni giocano a rimpiattino e ti scintillano nel cervello: e allora partono ragionamenti tanto deliranti quanto conseguenti. Niente di più: e quelli che sostengono che produce chissà quali effetti, mentono. Con ogni probabilità, gli basterebbe una mentina per sentirsi 'sballati'. Non per fare dietrologie paranoidi, ma davvero in questo momento storico il proibizionismo sembra entrarci con tutti gli addentellati del caso. E, guarda caso, proprio mentre cocainomani di ogni risma si aggirano per i ministeri, liberamente.

Insomma, questa volta bisognava andare dal tipo che lo vendeva: e andarci direttamente, senza tentennare. Il problema non era arrivarci. Il quartiere è carta conosciuta, dedalo sì ma familiare: per quanto non gli si appartenga, non ci si abiti e tanto meno ci si sia nati, questo è il vantaggio che ne deriva dal lavorarci. Piuttosto, va da sé che si deve stare attenti a non farsi sgamare da persone conosciute, questo sì.

Insegnare ai bambini delle elementari in un posto come questo non è per nulla facile: avere a che fare anche solo per mezza giornata – quando ti va bene – con la gente, con i bambini di questa gente, di questi quartieri popolari non è cosa semplice. Zona di frontiera in pieno centro: i paradossi dell'urbanistica metropolitana... L'importante, in un'occasione come questa, è cercare di essere naturali. Fintamente naturali. Il tutto dovrebbe prendere una mezzoretta. E se si incontra qualche conoscente, non farsi prendere dal panico: in fondo, che può saperne lui di dove stai andando?

Del resto, ripensandoci, non è che ti senti a tuo agio neppure con quelli che ne fanno uno stile di vita, un'ideologia che pervade usi, costumi e modi di pensare, quasi l'altra faccia del puritanesimo bigotto. Anche vista così, la cosa viene circonfusa di un alone mistico, da setta iniziatica. E se si rifiuta anche la versione diciamo così integralista, non è solo per una questione di cinismo a buon mercato.

Non ci vuole molto, il posto è quello. Si bussa alla porta del basso, riconoscibile dalla descrizione che te ne ha dato l'amico più coraggioso e intraprendente, si fa un cenno di saluto al gaglioffo, che già sa perché sei lì, naturalmente. Lui che ti chiede quanto te ne serve, tu che rispondi, ammiccante ma tranquillo. Fintamente tranquillo. Sullo sfondo di quell'ambiente unico si intravede una tenda, un divisorio; al di là, si diffondono voci dialettali: una donna, un bambino. Il gaglioffo si allontana, sposta senza troppi complimenti un mobile da cucina, ed ecco comparire un vero e proprio espositore. Ora sì che ti tocca pensare all'atteggiamento adeguato da assumere per ricevere e pagare. Tutto sommato, sta procedendo, pare. È a questo punto che l'attenzione, quasi inconsciamente, si rilassa e lo sguardo vaga per un attimo a perlustrare l'ambiente poco familiare; si dirige quasi involontariamente proprio in direzione delle voci. Dietro la mano che scosta un lembo della tenda, un viso infantile si affaccia, poi ti guarda tra il sorpreso e lo sconcertato. E, finalmente, rivolgendosi a qualcun altro dietro la tenda, pronuncia le uniche parole che risuonano nell'aria stagnante di questa stolida mattinata: «'O maestr', 'o maestr'!!».

### **CATTIVI MAESTRI**

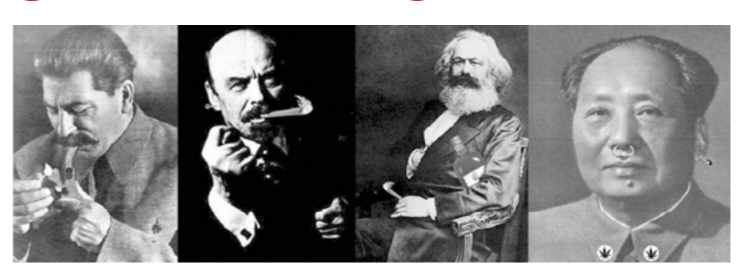


illustrazione di Luca Anzani e Roberta Della Volpe

### **IL LUME SPENTO**

Mario Bernardi

Intervista a Vittorugo Contino su Ezra Pound

Vittorugo Contino, classe 1925, ex allievo della Scuola Militare Nunzia-tella, fotografo, direttore di fotografia in importanti produzioni cinematografi-che, professore dell'Acca-demia di Belle Arti di Ro-ma. Nel 1965, all'apice di una carriera di fotoreporter del bel mondo internazionale, entrò in una profon-da crisi spirituale e politi-ca. Il confronto del sistema capitalista con quello delle

democrazie popolari, en-trambi con-traddittori e pieni di falsità, la realtà del Vietnam e dei paesi oltrecortina,

racconta Contino, lo getta-rono in una profonda crisi ideologica.

La domanda era quella di sempre: in che cosa crede-

«Fu la cultura, furono le grandi idee, a salvarmi» afferma Contino. E l'incontro con la grande cultura del Novecento, col poeta mèntore dei grandi poeti, avvenne casualmente, al Festival di Spoleto. Qui Pound partecipava a una lettura di poeti, e Contino, con sua grande sorpresa, ascoltò l'americano affermenta che calli rivora let fermare che egli aveva letto non un suo testo, ma una poesia antica di duemila anni che egli aveva semplicemente tradotto dal cinese. Così nacque il rapporto tra Ezra Pound e Vittorugo Contino, dalla cui collaborazione vide le stampe nel 1970 il volume Ezra Pound in Italy – From the Pisan Cantos – Spots and

Contino ha vissuto intensamente gli ultimi otto anni di vita di Pound, dal 1966, anno in cui il fotografo ebbe l'esclusiva delle immagini del poeta, fina alla morte no alla morte, avvenuta nel 1972 a Venezia. Con-tino accompagnò il poeta sui luoghi dei *Pisan Can-tos*, e fu il fotografo del-l'incontro con Pasolini av-venuto nella casa di Pound il 26 ettebro del 1967. Egli il 26 ottobre del 1967. Egli stato anche il testimone dell'isolamento in cui si era volontariamente chiuso il poeta, dopo le amare vicissitudini che lo avevano profondamente segna-to. Testimone quindi degli ultimi messaggi di Pound, affidati alla moglie e a pochissimi intimi.

Contino motiva così la scelta di dedicarsi a Pound, personalità difficile e ancora oggi molto osteggiata se non dimenticata: «innanzitutto un desiderio di conoscere e difendere quest'uo-mo, difendere un diritto di democrazia, raggiungere la verità. Inoltre non c'era nessuno, tra le persone del mondo della cultura, così nota e allo stesso tempo più ignota, di cui rimanesse qualcosa da dire. Pound nel suo silenzio aveva tantissimo da dire, e anco-ra oggi è così. La mancata assegnazione del Nobel, la situazione politica di allora e di oggi, ancora grava-no sulla fortuna di Pound. Ciò che mi ha guidato nella mia carriera, e che vorrei lasciare come messaggio ai giovani, è che col tem-po che abbiamo a disposi-zione dobbiamo cercare di essere protagonisti del no-stro tempo, di fare cose importanti, che rimangono. Il resto, le banalità, passano velocemente, e non rimane che niente.»

Continua Contino: «Subi-"Fu la cultura,

furono le grandi idee, a salvarmi"

to mi accorsi che in effet-ti Pound a v e v a ancora molto da dire

e analiz-zando l'esperienza drammatica che aveva vissuto lo portai in molti posti, inclusi i luoghi della sofferenza, nella speranza che questo lo sollecitasse a dire delle ultime cose. La mia fu una speranza vana. Tutto quello che ne venne fuori non fu altro che la conferma di ciò che poi scrisse in un verso: make strong the old dreams, rendi forti i vecchi sogni.»

La gabbia. «In macchina girammo vari luoghi d'Ita-lia. Io ebbi l'idea di rianda-re sul luogo della gabbia. Eravamo in Toscana, a Firenze, aveva nevicato e andammo al mare per sfuggi-re alla neve. Dormimmo a Pisa, io, il poeta e la mo-glie Olga Rudge, la quale rintuzzo così il portiere che L'aveva chiamata signora Pound: «per trent'anni non mi sono fatta chiamare signora Pound e non ho inde Rachelwitz, condivideva con me il desiderio di spronare il poeta, il quale parlava pochissimo allora, in qualche modo. Decidemmo con démmô co-

sì di por-tarlo a Coltano, sul luogo dove nel 1945 stato rinchiuso in una vera e propria gab-bia di detenzione, una cie di gabbione per polli come quelle che si vedono oggi

a Guantanamo, ma priva di tetto, la qual cosa disturbò moltissimo Pound, essendo rosso di capelli.»

«Nel '39-'40 Pound si era recato in America da dove tornò in Italia con il padre. Quando l'Italia entrò in guerra egli, cittadino ame-ricano, si trovò in un pae-se nemico. Non si poté però muovere, e raggiungere uno dei paesi alleati o neutrale, perché il padre era gravemente malato. Morirà di lì a poco ed è sepolto al cimitero di Rapallo.» «La cattura, appūrai in

seguito, era avvenuta così: Pound da Rapallo, si presentò a Genova appena arrivarono gli america-ni, probabilmente nel mag-gio del '45, insieme alla moglie al comando alleato. La moglie venne man-data subito a casa, mentre Pound venne trattenuto per un paio di settimane. La figlia provò in quei giorni a vedere il padre, ma, uti-lizzando il pretesto del co-gnome diverso, le venne negato il permesso. Pound scomparve, e venne porta-to al Disciplinary Center di Coltano, nel Tombolo, nei pressi di Pisa. Di là poteva vedere piazza dei Mira-coli. Nel Disciplinary Center erano trattenuti principalmente soldati americani che avevano commesso reati, e italiani, fascisti, autori di reati politici e co-

Da alcuni fascisti incontrati da Contino in seguito egli seppe che loro, persone colte che conoscevano il poeta per fama, era-no all'oscuro della pre-senza di Pound nel campo. senza di Pound nel campo.
Lo psicologo del campo scrisse una nota in cui sosteneva la follia di Pound. Il poeta venne poi portato in ottobre in America. Per le leggi speciali, chi aveva portato giovamento al nemico era passibile di morte. Pound era accusato di aver fatto delle trasmissioni alla radio fascista. Giuridicamente il problema era di valutare quanto la trasmissione alla radio equivalesse al giovamento al nemico, valutazione che non ebbe mai un esito. Pound si difese così: «Io ho inteso rispettare la Coho inteso rispettare la Costituzione americana, che prevede la libertà di parola. Libertà di parola senza libertà di parola alla radio per un poeta, che libertà è?» Verrà eccepita l'insa-nità di mente, la corte non

entrò nei termini giuri-In macchina gidici veri e pro-pri. Quasi tutte le biografie di Pound re sul luogo della riportano l'insanità di mente renze, aveva nevicome un cato e andammo al escamotage per graziare il poe-

al-

trîmenți

rammo vari luo-

ghi d'Italia. Io eb-

bi l'idea di rianda-

gabbia. Eravamo

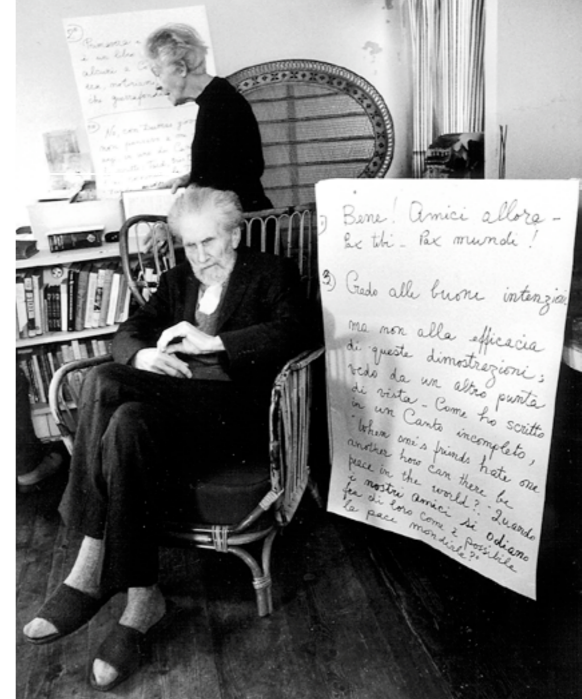
in Toscana, a Fi-

mare per sfuggire

alla neve.

passibile di pena di morte. Ma siamo poi certi che il tribunale sarebbe riuscito a dimostrare che esprimere il proprio pensiero in una trasmissione radiofonica era alto tradimento e non il semplice esercizio di una libertà costituzio-

Pound venne rinchiuso nel carcere psichiatrico di St. Elizabeth, Washington. Scrittori e intellettuali americani insorsero. Nel 1948 Pound ricevette il Bollinghen Prize, il premio della Biblioteca del



Congresso, ovvero il massimo riconoscimento che l'America poteva tributare a uno scrittore americano. Della giuria faceva-no parte, tra gli altri, T. S. Eliot, W. H. Auden, Allen Tate.

Prosegue Contino: «Così, senza dire nulla a Pound, in una mattina ri-gida e invernale, il 10 gennaio 1968, ci avviammo alla ricerca dello spazio della gabbia del '45, ma l'inverno incidevá sul territorio del campo. Ora c'era una cooperativa

agricola.

Ogni traccia era stata cancellata, incluse le basi di cemento delle gabbie. Io osservavo Pound ed egli stesso non riconosceva molto del paesaggio. Sapevo che non mi dovevo aspettare un'afferma-zione esplicita, ma Pound fu estremamente distacca-

Raggiungemmo infine il luogo della gabbia, in un terreno di circa 500 metri quadri si fermò e fece un

segno di sì con la testa. Era lì, capimmo io e Ol-ga. Egli non profferì una sola parola in tutta la mat-

Disse solo: «Vedevo la torre di Pisa», ma la vegetazione impediva la vista della piazza. Vivemmo la memoria virtuale di Pound della gabbia, che non fu mai ritrovata; forse, tutto era davvero cambiato. Pound desiderava vedere Peterich, che era malato, a Fiesole, forse per can-cellare l'incubo della gabbia.»

«Quando pubblicammo Spots and dots fu Pound a rivedere le bozze del libro poiché io avevo difficoltà personali. Egli aggiunse poi a mia insaputa questa frase.

Per quanto ho potuto constatare, essa non è presente in nessuna delle edizioni di A lume spento, e può forse essere considerato l'ultimo testamento di Pound:

Make strong the old dreams Least this our world lose heart

(Rendi forti i vecchi sogni Perché questo nostro mondo non perda coraggio)

(1908) A lume spento»

### **QUARANTACINQUE** Tomas Frybert

Copyright Vittorugo Contino

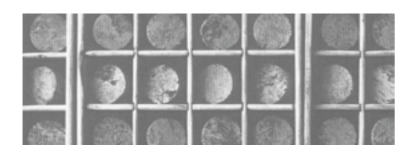
Un giorno nuovo stesso livello di tè dayanti stessa valigia sotto il letto, dietro un elastico nuovo o vecchio continua a stringere gli stessi, sempre più stessi pacchetti di lettere e di foto sempre dentro a questa stessa valigia sempre sotto questo stesso letto

dai punti cardinali consunti il sud sfiorito e bucato l'est passato per tutte le mani il nord strappato

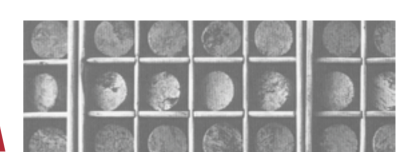
l'ovest stracco del peso dei corpi

e in mezzo a tutto ciò gira insonora e lenta l'elica invisibile dello smarrimento

06.04.1994







## Sud



### **LO STESSO E L'ALTRO**

Ghiannis Kiurtsakis traduzione di Massimo Cazzulo

DIRE LE STESSE COSE IN ALTRO MODO: NON PER RIPETERTI, MA ap-punto per esprimere l'altro –l'altro annidato nell'uguale; niente infatti si ripete in modo assolutamente identico e tutto in questa vita è

inesauribile.

Parlare in modo diverso:
non per voler essere originale a ogni costo, ma appunto per esprimerti con maggior precisione, per accostarti maggiormente al-l'uguale – l'unica cosa che da quando hai iniziato a scrivere, ad esistere ti sforzi in ogni modo di dire, consapevole che non ci riuscirai mai fino in fondo: tu nel mondo, il mondo in te.

### Díkolon

Domenica, 21 dicembre

STAMATTINA, SALENDO SULLA COLLINA DI EKALI, PENSAVO AI LI-BRI ché ho scritto e al libro che voglio scrivere – che, credo, ho sempre voluto credo, ho sempre voluto scrivere – pur non avendogli ancora dato la vita. Perché quello che facciamo non risulta essere quasi mai uguale a quello che vogliamo fare – il passare del tempo me lo ha fatto capire bene: se da bambino volevo scrivere romanzi, poesie, diari, fino a oggi, a quarantacinque anni suoa quarantacinque anni suo-nati, non ho completato che pochi saggi e, pur segna-ti dalla mia avventura per-sonale, non c'è dubbio che essi siano molto lontani dai progetti che nutrivo in gioventù. Pensavo ai miei sforzi vani e ai miei tentativi inutili; alle migliaia di fogli imbrattati che ho strappato o ficcato nel fondo di qualche cassetto; alle difficoltà che trovo nell'esprimermi; all'enorme quantità di tem-po che mi occorre per scrivere anche solo una sempli-ce frase. Pensavo agli anni volati via e alla mia vita che scorre veloce, incapace di lasciare chiaramente la sua impronta su questi fogli sui quali insisto a sprecarla.

Era un mattino terso e luminoso e camminayo al-'ombra degli stessi pini, lungo gli stessi sentieri che percorrevo da bambino con i miei genitori le domeniche d'inverno quando il tempo era bello: lo stesso, intenso profumo di lentisco, di resi-na, di terra umida; la stessa splendida luce di dicembre, luce assoluta e nel contempo struggente, indicibilmente familiare. Di fronte al monte Parnete, vicinis-simo, nuovo come allora – come durante la prima alba

della creazione. Quand'ecco che il velo insuperabile tra passato e presente tutt'a un tratto si squarciò. Ebbi la netta sensazione che quella luce avesse improvvisamente dissolto la trama del tempo, che avesse perforato l'orizzonte e mi avesse riporta-to davanti agli occhi la mia vita di una volta; che il passato si fosse condensato in questo istante e che i miei genitori – morti ormai da molti anni – fossero di nuovo lì, accanto a me, in me: invisibili e tuttavia inimmaginabilmente presenti in quei profumi, in quella luce, in quell'azzurro immacolato che il mio corpo assorbiva con tutta la forza della sua memoria. Ayvertii

nelle vene il rimbombo del

sangue e, inscindibile dal mio, del sangue di mio fra-

tello Charis, morto, a ventisei anni. Sì, accanto al

mio sentii anche quest'altro battito e il mio frateltro battito e il mio fratel-lo morto risorgere nel mio sangue, allo stesso modo in cui percepivo la luce del cielo fluire nell'oscurità del mio corpo, incontrandolo. Era come se dall'interno mi trovassi davanti al mio io – quell'entità sconosciuta

detta 'io'.

«Charis infatti sono io»: questa frase mi balenò in mente come per cristalliz-zare una serie di pensieri che mi assillavano da temche mi assillavano da tem-po, pensieri non estranei al libro che non era ancora stato scritto. Apparteneva-mo al medesimo tempo e al medesimo luogo, alla stessa famiglia – eravamo fratelli: due creature consustanziali, anche se lui era maggiore di me di otto anni, otto anni che quando eravamo bambiche quando eravamo bambi-ni ci sembravano un abisso. D'altro canto, crescendo, le nostre somiglianze appari-vano con sempre maggiore evidenza: eravamo entrambi terribilmente viziati, so-prattutto da nostro padre, un uomo anziano e 'materno', che nei suoi due figli aveva investito per intero la sua capacità di amare e tutto il tempo che ancora gli rima-neva da vivere. Date queste premesse, fu molto diffici-le per noi sottrarci alla sua cappa protettiva; e quando finalmente ci riuscimmo fummo entrambi profonda-mente turbati dall'impatto che avemmo con il mon-do esterno. Ora, dopo tan-ti anni, penso spesso che i nostri destini sono stati di-versi solo in apparenza; si è bi terribilmente viziati, soversi solo in apparenza: si è trattato di un mero insieme di fatti accidentali, di even-ti fortuiti che pure spesso decidono della vita, della morte e di molte altre cose.

Chissà, per esempio, se Charis, questo ragazzo follemente assetato di vita, si sarebbe suicidato quella sera di gennaio a Bruxelles se le esperienze e i pen-sieri di quei pochi giorni e di quelle poche ore fossero stati appena un po' diversi: se non avesse sentito così disperato il suo amore; se avesse saputo che l'indomani avrebbe trovato lavoro; se qualcuno di noi gli fosse stato accanto in quel momento? E se quella sera si fosse salvato, ci avrebbe riprovato? Chissà: e che dire poi della difficoltà – forse incapacità – che ho incontrato nel trovare il mio posto in questo Paese, in questo mondo, in que-sta vita? Che dire della de-pressione, del mutismo che talora mi sopraffanno, di questa ombra di morte che periodicamente si stende sulla mia vita. «Ghiannis segue le mie orme», scriveva Charis a nostro padre in una delle sue prime lettere dal Belgio. Lo supplicava di impartirmi un'educazione più severa...

Naturalmente i fatti, almeno in apparenza, non gli danno ragione: sono già passati più di ventisei anni - più di tutta la sua vita! – da quando Charis si trova sottoterra mentre io respiro ancora il vento della collina e vedo la luce del sole. Ma tutto questo avrà un significato? D'altro canto nessuno sa che cosa mi riserva ancora la vita, nessuno può dirmi come morirò.

Charis tuttavia non sarebbe mai più tornato e lo sapeyo bene. Questa angosciosa presenza-as-senza non mi dava pace. Così mi nacque l'idea che



foto di Ornella Vorpsi

tutte le esperienze che avevo vissuto, meditato, sognato, avevo il compito e il dovere di completarle io scrivendole in un libro: in primo luogo perché nes-sun altro pensava di farlo, e forse non esisteva neppure. Sì, Charis ero io o meglio, ora Charis ero io poiché ora Charis ero io, poiché solo io ero in grado di dare una forma ai suoi sogni, un corpo alla sua anima che in nessun altro modo sarebbe potuta tornare in vita. Questo pensiero mi tormentò a lungo. Poi gli anni passaro-no, i miei scritti imboccarono strade diverse e quel progetto rimase allo stadio di abbozzo, così come tanti altri.

Tuttavia l'idea non scomparve completamente. Riprese vigore un paio di anni fa, rileggendo le lettere di Charis conservate nel mio archivio: una confessione a cuore aperto rivolta a noi, alla sua famiglia, su cui si sforzava di concentrare tutto se stesso per colmare il senso di vuoto che provava all'estero. Ritrovavo in esse il mondo nel quale anch'io ero nato e cresciuto: la casa, i nostri genitori, i nostri parenti e Atene, insieme con innumerevoli avvenimenti risalenti a quell'epoca, perlopiù cancellati dal tempo. Mi sembrava che Charis fosse tornato dalla terra dei morti per donarmi una parte sepolta della mia stessa esistenza. Per questo motivo, dunque, io ero lui, perché sforzandomi di mettere a fuoco la sua persona arri-vavo a distinguere meglio la mia e perché, se fossi riuscito a salvare qualcosa di lui, avrei nel contempo salvato qualcosa di me, del mio tempo perduto. D'altro canto, non è forse proprio per questo motivo che ho scritto qualche libro? Che

scrivo ora queste righe? Tuttavia, mentre ripren-

devo a pércorrere la salita, cominciai a rendermi contó che se quei pensieri e quei ricordi mi si erano affaccia-ti alla mente quella mattina, se si erano riuniti in quella frase che avevo annotato, se quella frase era stata for-mulata, ebbene tutto questo non era casuale. La spiegazione non si trovava solo in quella luce che sembrava sopprimere il tempo e lo spazio, ma anche in una sensazione provata solo la notte scorsa, durante uno di quei sogni del dormiveglia, che spesso si confondono con quelli del sonno pro-fondo. Chissà com'è che non mi è venuto in mente prima. Ieri sera, poco prima di addormentarmi, pensavo a Díkolon, il personaggio raffigurato con il cadave-re del fratello perennemente sulle spalle, protagonista del teatro popolare del Ponto durante le feste di Carnevale. Mi resi conto per l'ennesima volta dell'importanza decisiva che questo personaggio carnevalesco aveva per me quando scrissi il mio saggio [...] Compresi a un tratto che se la mia anima non fosse stata gravata dalla morte di mio fratello, se in qualche modo non fossi stato anch'io come Díkolon, non avrei mai parlato del Carnevale come ho fatto, non avrei mai scritto quel libro del quale tutti gli altri – quelli che ho scritto e quelli che intendo scrivere – non sono, lo so bene, che una preparazione o un ampliamento: una variazione, un'altra versione. Pensai inoltre che quello che si dice, cioè che in fondo nella vita non scriviamo che un solo e unico libro,

sia profondamente vero. Credo che questo fosse

l'unico pensiero che riuscissi a formulare.
Risultato: le riflessioni che nascono alla luce del giorno sono il proseguimento delle idee bizzarre che mormoriamo nell'oscurità della notte. I nostri studi hanno come punto di di hanno come punto di partenza i nostri sogni e ne sono il prolungamento. Le nostre teorie nascono dalle nostre esperienze – sono un altro modo per raccontare la nostra vita e nel contempo una luce che gettiamo su di essa, proprio come i frut-ti della nostra immagina-zione si modellano sull'immediata concretezza della nostra esperienza umana, conferendo nel contempo un aspetto definito a questa esperienza.

Lunedì, 11 giugno 1990, notte. Skiros [...] Che cosa cerco di fare? Il mio libro su Charis, il libro che avrei potuto scrivere su Charis, non è forse alle mie spalle, non è appunto quello sul Carnevale, dedicato – non a caso alla sua memoria? In quel libro parlavo di fatti a me estranei in forma di saggio, ma in ultima analisi non era anche un libro su Charis e su di me? E il libro che voglio a tutti i costi scrivere, che forse ho iniziato a scrivere con questo già vecchio appunto di dicembre – da allora sono passati quasi quattro anni – per poi abbandonarlo di nuovo, che cosa sarà mai? Memorie? Racconto autobiografico? O forse l'abbozzo di un romanzo? Un romanzo sui generis – o forse una sorta di saggio? E verrà mai scritto? Perché in tanti anni non sono ancora riuscito a metterlo in cantiere, limitandomi semplicemente ad

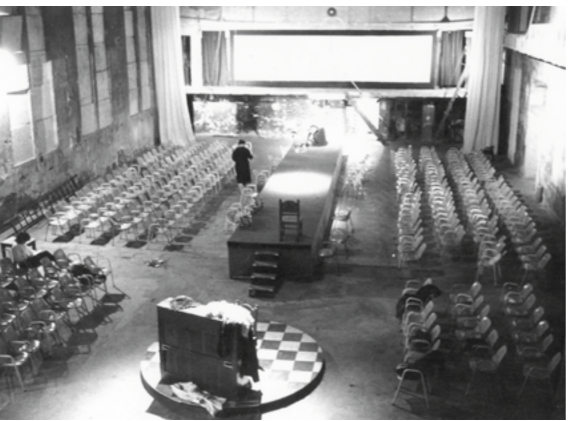
annotare appunti e pensieri su questo diario? Perché resisto all'idea di narrare spontaneamente della mia vita e ho sempre l'impres-sione di essere alla ricer-

ca di un argomento che mi sfugge continuamente? Non so. So solo che per tenere vivi dentro di me i vecchi studi – adesso che si sono conclusi e giacciono stampati su fogli inerti - avverto il bisogno di 'ri-scriverli', di infondergli un respiro nuovo, tratto – ine-vitabilmente – dalla mia vita. In altre parole, avverto il bisogno di ripensare alla luce della mia attuale esperienza di vita tutto quello che ho scritto, tutto quello che ho vissuto. E questo risultato lo otterrò solo scrivendo un altro libro (o meglio rimettendo mano al medesimo, unico e incompiuto libro); prima di tutto per andare alla ricerca di me stesso: quello che sono attraverso l'altro che continuamente riscopro in me, che continuo a essere giorno dopo giorno.

Sì, con il passare del tempo ne ho sempre più chia-ra consapevolezza: se voglio dire qualcosa di nuo-vo sul Dikolon devo prima raccontare la mia storia, la storia di Charis; se voglio scrutare il mondo ed esprimermi con maggior precisione riguardo a esso e alle innumerevoli cose che vi si trovano, devo prima scrutarmi dentro: parlare di me nel mondo, di questo mondo che è in me.

© Ghiannis Kiurtsakis -Ekdosis Kedros A. E., 1995 © Crocetti editore, Milano 2000





I NOSTRI MAESTRI Domenico Grifoni

È proprio dei maestri

– diceva uno scrittore
francese – l'interrogare se

stessi sul senso della vita, ammesso naturalmente che ne abbia qualcuno. Il non accontentarsi della superficie delle cose, ma l'andare in fondo ad ogni aspetto dell'esistenza. Un continuo cercare che è già di per sé un trovare. Tale atteggiamento può essere tenuto soltanto dai maestri giacché essi non temono, con le loro conseguenti risposte, di apparire ridicoli se non addirittura banali. Hanno essi un grande pre-gio: si chiedono! Dalla loro v'è il coraggio di macerar-si nel dubbio e il tentativo di scoprire fin dove arrivi il senso prospettico del-l'esistenza e dove inizi la sua assurdità; alle suadenti finzioni del mondo oppongono la loro tenace volon-tà di verità. Cercano quel

misterioso tutto che si veste di mille volti cangianti. Gli altri, la gente comune, i discepoli per intender-ci, le risposte, invece, non le cercano da soli, ma le chiedono a quelli che ogni epoca, a torto o a ragione, designa come maestrī.

Questa in fondo è la forza è ciò che fa la differenza. I maestri indicano una via, costruiscono un solco. Sul quale camminano con piede pesante e con animo leggero gli altri, quelli che non si fanno domande, che non vogliono responsabilità, e che temendo di apparire ovvi e scontati, delegano il compito di dare un senso alla loro vita. Superano, o pensano così di superare, l'inquietudine e la banalità quotidiana liberando l'esistenza da un copione di mortificante ordinario arministrativa. dinaria amministrazione.

La figura dei maestri è stata sempre necessaria. Ogni periodo storico ne ha avuto bisogno. Va da sé che i maestri non si discutono né tanto meno si contestano: si superano. Questo è il loro nobile destino. Le loro idee sono dei benefici ostacoli che devono essere superati senza rimpianti e senza rimorsi. Non y'è altro modo per onorarli.

foto archivio spiros Brachidis

Il discorso acquista diversità e complessità allorché prendiamo in considerazione i nostri tempi. Viviamo in una società virtuale, mediatica, senza maestri e senza discepoli in senso tradizionale. Oggi a indicare i modelli sono i mezzi di comunicazione di massa. I famosi mass-media, veri badanti della no-stra quotidianità. Signori indiscussi dei nostri proget ti, dei nostri percorsi, delle

nostre speranze e delle no-stre paure. Maestri occulti e convincenti ci condizionano e ci conformano. Il loro scopo è pensare per noi, farci perdere l'attività legata all'individualità critica per farci acquisire la passività generale dei con-sumatori. Il conformismo diventa una virtù civica. Ci fanno ebbri di parole. Qualsiasi contraddizione e stortura sociale trova in loro giustificazione e senso, mentre ogni contrapposizione diviene irrazionale e viene etichettata come gesto di irresponsabilità. La nostra società, in nome di utilitaristiche leggi economiche, vuole consumatori non cercatori. Costi quel che costi! Lo spirito di Siddharta non ha citta-

Una società senza maestri, senza punti di riferistri, senza punti di riferimento, difficilmente potrà migliorare sul piano della qualità. Non offre, infatti, alle giovani generazioni progetti da superare o sfide da affrontare. Tutto si cristallizza. Nasce la società coriandolizzata: colorata, ma confusa e chiassosa. L'uomo viene schiacciato L'uomo viene schiacciato e syuotato di ogni capacità critica: i suoi bisogni vengono modellati in modo da divenire funzionali all'eco-nomia del consumo e le sue scelte vengono plasmate in modo da conformarsi alle decisioni già prese.

I media, se hanno aperto una finestra per affacciarsi sul mondo, hanno contemporaneamente chiuso la porta per entrare nello stesso mondo e partecipare al suo svolgersi, risolvere le sue contraddizioni, capire il suo mistero.

Illusi, e sono tanti, quelli che ritengono che i mass-media possano divenire responsabili mezzi di informazione e di conoscenza. Dimenticano che essi hanno pur sempre un padrone!

### **LE METAMORFOSI**

**DI KAFKA**(PRIMA PARTE)
Stanko Cerovic
traduzione di Sandra Fazio

Se la realtà è, se la vita vive in questa realtà, allora ciò che è cambia continuamente poiché vivere è cambiamento perpetuo.

Se ciò che è cambia continuamente, vuol dire che ciò che è non è. In nessun momento in questo mondo nessuna forma riesce ad esistere. C'è il fiume, ma un fiume le cui rive restano inaccessibili a coloro che vi vengono gettati. Non esiste e non esisterà mai nessuna fotografia di una forma del-la vita. Quel che si può fissare, per definizione non fa parte della vita. Quel che si vede su una fotografia non è mai esistito così come lo

si vede.

E un miracolo che, se non precede la vita, precede lo spirito umano: la possibilità della vita nell'ambito di ciù che è reste reprise di ciò che è, resta, per lo spirito umano, inconcepibile. Per fotografare ciò che è, si dovrebbe abolire il tempo in cui non c'è che il cambiamento, la sovrapposizione, in uno stesso istante, della vita e della morte, dell'esistenza e della nonesistenza. E se si abolisse il tempo per fotografore una tempo, per fotografare una forma di cui poter dire «è questa, è così», molto probabilmente questa sarebbe una fotografia del Niente. Il miracolo resta inevitabile: solo Niente può pretendere di essere, la non-forma è la

sola forma che è.

Questo primo miracolo, posto all'inizio della vita, che identifica l'esistenza alla non esistenza, rende tutti gli altri miracoli che lo spirito è capace d'immagi-nare non solo possibili, ma banali. Se il cervello deve piegarsi davanti all'evidenza che ciò che sarebbe allo stesso tempo non sarebbe, allora può accettare tutto. È un po'strano che un gatto si trasformi in una pietra, che gli alberi si mettan a parlare, che un uomo si svegli trasformato in un insetto, etc., ma in verità, questi sono cambiamenti banali se pa-ragonati al miracolo di ogni istante della vita stessa: essa è e non è, essa è perché non è, il solo modo di vivere è morire eternamente, il solo modo di sfiorare l'essere è accettare di non essere mai. E come se ciò non bastasse ad annientare il nostro spirito: questa cosa che è si diverte con infinita voluttà a non essere attraverso le forme più fantasiose.

In quest'universo che si muove al cuore di ciò che è e non è, tutto è eviden-temente possibile. Eternamente costernato, preso dal panico davanti alla propria impossibilità d'esistere, lo spirito cerca di capire i mi-racoli che si svolgono da-vanti ai suoi occhi. Vede le forme che nascono, che cambiano, che scompaio-no. Si parla delle metamor-fosi, degli interventi degli esseri che sono fuori della natura, del caso, dell'evoluzione. Le forme che vivono subiscono i capricci o le leggi delle innumerevoli forze che fanno parte della realtà, esse crescono o si restringono, esse cambiano o scompaiono. Ciò dà vita a cose fantastiche, come i denti, le orecchie, gli occhi, le corna, gli organi sessuali, le ali, i petali, i colori, gli odori, etc., nelle loro varia-zioni più inverosimili. Le ha fatte nascere una necessità? O un desiderio? O una volontà? O un caso?

Poi muoiono, le specie intere scompaiono, come se la realtà si fosse ritirata da

L'idea della metamorfosi, aperta in tutti i sensi e per tutte le possibilità, è più coraggiosa e più onesta del-l'idea dell'evoluzione, dato che entrambe sono ugual-mente assurde. L'evoluzione suggerisce una consolazione che si chiama progresso e vorrebbe abolire il ricordo dei miracoli, delle stravaganze e dei capricci che ricordano la vulnerabilità di tutto ciò che esisite. La metamorfosi ricorda che esiste il processo inverso che potremmo chiamare de-voluzione: l'eliminazione delle forme inutili, o brutte, o noiose, e una sorta di degrado degli esseri in forme più primitive. Gli uomini possono ritornare alle forme delle scimmie, o ancora più indietro ai rettili, o agli insetti, o ai pesci, o alle lar-ve, o agli atomi che errano ciecamente nell'universo.

Così, ne La Metamorfosi di Kafka, «Quando Grégor Samsa si svegliò una mattina da sogni inquieti si trovò trasformato nel suo letto in un immenso insetto». (segue)

### **NOSTRA SIGNORA** DI ZANTE

Spiros Brachidis traduzione dal greco di Panos Kiriazanos traduzione dal francese di Luca Lucchi

C'ERA UNA VOLTA... una Donna... di Zante progetto letterario in prosa del poeta (nazionale) greco Dionysios Solomos (1708-1857). Testo oscuro, frammentario, pubblicato un secolo dopo essere stato scritto (1927). Allegoria, satira sociale, ovvero pièce satirica – parodia di un certo modo (o forma) d'espressione? Apparatus criticus: il cor-

pus del testo comprende: 1. I 10 capitoli del manoscritto com-

pleto Le varianti delle redazioni autografe

Le note al testo L'edizione anastatica dei manoscritti (i quali si sono salvati dal terremoto del 1953 che rase al suolo la città di

Zante)
L'edizione fedele
del testo in lingua e ortografia originali in caratteri tipogra-fici d'epoca

Quando decisi di trasporre questo corpus in un'ope-

ra teatrale, ritenni necessario includere nello spetta-colo (due edizioni primavera è inverno del 1985) un altro testo, che sembra aver influenzato molto Solomos. HYPER-KALYP-SIS (simile all'APOKALI-PSIS di Giovanni) scritto in latino dal poeta italiano in latino dal poeta italiano Ugo Foscolo (1778-1827). LA DONNA DEL ZAN-

TE e HYPERKALYPSIS hanno formato un unico spettacolo dal titolo (ironico) APOKALIPSIS NOW. La messinscena era basata su una drammatizzazione di una questione di lavoro': l'incontro dei due poeti (Solomos e Foscolo) avveniva sulle note del *Flauto Magico* di Mozart (una satira delle idee massoniche che caratterizzavano le due opere). Un confronto diretto dell'Autore (Dio-Autore) con la sua Opera (Donna, la quale rifiuta di stare negli schemi del 'poeta' che și vede costretto a strango-

larla). Viene fatto un uso par-ticolare delle musiche di Hoffenbach e delle Favole d'Hoffman.

Un mese dopo la fine degli spettacoli, raccontando a una rivista specializzata le mie prime impressioni ho parlato di uno spettaco-lo 'fantastico' dove l'attore che interpretava il poeta avrebbe diviso con Carmelo Bene il testo: egli avrebbe usato la lingua greca del-l'originale e Bene avrebbe 'parlato' la lingua italiana delle note scritte (Solomos è stato un poeta bilingue).
PENSA 1. PENSA Al ca-

rattere dello IEROMONA-CO, della Donna, del Diavolo, che sieno... mente pensati, e nelle diverse circostanze non si smentiscano etc. etc. e la forma sia l'abito del vero senso pro-

fondo d'ogni cosa. PENSA 2. Sul principio della visione introdurre il fantasma del Diavolo che si fa grande come gigante fino [...] e stendendo una mano... all'oriente e l'altra all'occidente avec une gri-

mace (con una smorfia).
PENSA 3. Il Diavolo
quelle tre volte che appare in principio nel mezzo e nella fine prenda diverse figure.

PENSA 4. E quando la Donna faceva il riso mi ricordai... E m'alzai dall'orazione e sentii di nuovo il ridere stesso (di prima) ma più prolungato.

5. Mi ricordo 6. Pensa, pensa che è notte

7. La scena... delle marionette nel principio della rivoluzione

8. Bisogna metter in bocca alla Donna per interca-

9. Nel greco queste in versi liriçi 10. Nel delirio suo da qua e là, e torna a scaldarsi di essere fatto re, e an-nusando e cercando la corona pose la mano sotto il letto etc.

11. ALTRO CAPITOLO: Il tumulto universale della città. Qui si può introdur-re il tumulto della città e il movimento universale

12. Nella scena del tumulto di Zante alle cannonate del Missolongio sia netta questa idea in tutto il fan-tasma dell'incertezza della caduta antiche vi sia speranza però con agitazione. 13. Invidiosa, Bugiarda,

Folle... (in greco: tichtiki-nașmeni, sapia). Guarda qui con questa congerie di riepilogare tutti i capi distintivi del carattere della Donna che non sparsi nel-l'opera, e adornali poi con un torrente d'ingiurie. Nostra signora dei Tur-

chi: Il teatro come l'arte dello scandalo, d'uno scandalo pubblico, d'uno scandalo no stop.

...ma in fondo io sputayo nella mia immagine riflessa... sono io (l'attore) l'attore in sé, la quarta parete non è una cosa da abolire... la quarta parete è una cosa tale che, laddove lo scandalo è arrivato, laddove in un istante in cui si sta cambiando una vita – fu una vita immaginaria – non ci sono quarte pareti.

Al momento in cui non succede niente e in cui non si stabilisce mai questo magnetismo c'è la quarta parete.

La quarta parete è come la parete di vetri di Notre Dame de Turcs.

Io sputavo sui vetri e questo poteva essere sputare sul pubblico, ma in fondo io sputavo nella mia immagine riflessa.

L'improvvisa morte dell'attore che interpretava il poeta narratore fece sì che la terza versione, che avrebbe avuto luogo sul-la collina di Zante, venne rimandata. Laddove Solomos aveva udito le cannonate della città occupata di Missolongi (un pianoforte a coda sopra la collina e un attore che interpreta il Creatore e la Creazione).

Pochi anni dopo, nella primavera del 1988, vidi a Bologna l'ultimo spetta-colo della tournée di Car-melo Bene: Homelette for

H<u>a</u>mlet. Era trascorsa tutta la notte e si era fatta mattina al pensiero che Carmelo avrebbe potuto far 'ri-vivere' tutto il testo di Donna di Zante, 'raccontando' il greco del testo originale.

Suo assistente e compagno la musica di Demetrio

**CANTARE LA VOCE!** 

# SUd

# ATER

STELLE DELL'ORSA

Renata Prunas a Giaime Pintor

«Aveva vent'anni ma la sua vita era perfettamente definita e si poteva immaginarne bene il futuro. I suoi manoscritti in calligrafia minuta riempiono due casse, non so dire come abbia fatto tante cose in così breve tempo. La guerra s'intromise distruggendo quest'ordi-ne e spingendolo a un'azione disperata».

Così Luigi Pintor, nel pro-logo di *Servabo* (1991), scrivendo del fratello Giaime, caduto il primo dicembre 1943 saltando su un campo minato in località Castelnuovo al Volturno. Tenente del 51° Battaglione 'Cacciatori delle Alpi', si trova in quella zona per una delicata azione militare di collegamento tra le forze alleate che hanno liberato il Sud e i 'GAP', gruppi di azione partigiana, che ope-rano oltre la linea del fron-

L'emozione e il dolore per la sua immatura scomparsa sono ancora vivissimi quando, nell'agosto del 1945, mio padre Oliviero, allora Comandante del Col-legio Militare della Nunziatella, scrive da Napoli a Fortunato Pintor, al quale è legato da antica amicizia per chiedere, a nome di mio fratello Pasquale, qualcosa di inedito del nipote Giaime da pubblicare nel primo numero di "SUD", di cui è prevista l'uscita per il novembre successivo.

La risposta non si fa attendere a lungo e già il 9 settembre lo zio Fortunato risponde a mio padre con una lunga e affettuosa lettera «...Era cresciuto a casa nostra come un figlio. Ora tutte le speranze sono cadute per noi... per le sorel-le e il fratello orfani, di cui

era già guida e sostegno.
[...] è di qualche sollievo parlare di Giaime con quelli che lo hanno conosciuto e sapevano che giovane fosse. Maestri e compagni ci dicono che è una delle maggiori perdite della sua generazione... C'è vo-luta la longanimità di Bom-piani a perdonarmi per aver dato alla rivista "Aretusa" (diretta da Francesco Flora, n.d.r.), che allora si stampa-va a Napoli, la traduzione del Pazzo e la morte di Hofmannstahl, destinato (noi lo ignoravámo) al volume sullă 'Drammatica tedesca' che Giaime curava appunto per Bompiani.

... Qualche scritto è ri-masto tra le sue carte, nella cameretta ormai deserta. Ma come sapere se li desti-nava alla pubblicazione o se non si proponeva di rive-derli ancora? In ogni mo-do, per rispondere al pietoso desiderio suo e del suo figliolo ho prescelto due poesie, certamente inedite, che mi paiono giunte a finitezza e gliele mando... Suo Fortunato Pintor. "

Le due poesie, scritte nel '37 e nel '38 da un Giaime diciottenne, giungono quindi in tempo per esse-re pubblicate, suscitando grande emozione, sul primo numero del giornale che uscirà il 15 novembre del 1945. Rimaste fino ad oggi un'esclusiva di "SUD", è con la stessa emozione che le ripropongo ai nuovi lettori arricchite della loro

Le stelle dell'orsa

La sera, i libri e la tristezza del lume: strisciante è entrata la malinconia, deciso ho varcato il silenzioso fiume che ho intorno e mi vieta di cercar la via. Sono uscito al freddo della strada: tutta la notte col suo sgoera intorno a me, ombra rada, in fuga, come portata dal vento. Ma, fuochi bianchi ardenti nel gelo, mi hanno infuso serena torza su, dall'alto del tacito ciegrandi, ferme, le stelle del-l'Orsa.

Roma minore

(1937)

Stanno, nel chiaro tepore, gli argini del fiume i vecchi (o aprile, pomeriggio di festa), fissano il piano volgere delle schiume sotto i ponti, in silenzio. Ma li ridesta dalle strade senza ombra il clamore dei giochi e canti dalle finestre aperte, voci giovani (pure un grave torpore non lascia i loro poveri occhi). Deserte dormono le accademie: giù dalle spalliere l'edera pende sulla nobile strada. Fierissimo leva l'angelo guerriero su Roma la fiammante spada. (1938)

«Queste due poesie, scrive mio fratello Pasquale nel corsivo che le accompagna e da cui traggo alcune righe, ci danno un Pintor del tutto inedito e ignoto...una voce che non sărebbe stata vana ed inutile...vorremmo sottolineare di una presenza morale... un indice pre-ciso di quello che è l'ufficio della letteratura e la mora-

lità dello scrittore... E proprio iniziando un nuovo giornale, che vor-rebbe svolgere un suo messaggio, la presen-za di Pintor vale, in maniera chiara e precisa, per noi e per gli altri».

Solo alcuni mesi dopo an-che Massimo Mila ricor-da l'amico Giaime e la sua complessa figura di intellettuale a chiusura dell'introduzione al Wallenstein di Friedrich Schiller per l'edizione Utet del '46, opera che, come rileva Cesare Cașes, lo stesso Mila aveva scelto di tradurre «in quanto dramma scritto contro la guerra e contro la deformazione che essa provoca dei rapporti pubblici e privati».

[...]«Di tutte le devasta-zioni della guerra, la più perfida e dolorosa è lo stroncamento degli ingegni giovani e la distruzione dei germi della cultura e della civiltà di domani...(in lui) una molteplicità di interessi che și ribellava ai limiti di ogni specializzazione e che gli permetteva di orientar-si con ugual sicurezza nella politica, nella storia, nella letteratura, nella musica e nelle arti... Una persona indimenticabile per chiunque l'abbia conosciuto, uno di quei pochi uomini in cui si compendia il meglio di una generazione».

Dopo l'uscita del primo numero di "SUD", il 15 di-cembre del 1945, Fortunato Pintor scrive a mio padre una seconda lettera accompagnata, questa volta, da un generoso abbonamento a "SUD" di lire 500:

«Caro amico, un grave infortunio di viaggio – la frat-tura dell'omero e del polso sinistro – toccatomi nel tor-nare da Castelnuovo Volturno dove Giaime è caduto ed è stato sepolto, ha por-tato per due mesi molto disordine nella mia già stan-ca attività. Ma non mi ha impedito di leggere il primo numero di "SUD". Fa veramente meraviglia che un giornale fatto tutto, come immagino, da giovani abbia saputo trovare una intonazione così nuova viva e concorde...Che la sua voce allontanatasi per sempre!possa ancora dire qualche cosa alle nuove generazioni, ci commuove profondamente... Mi dico con antica memore amicizia, il suo affezionatissimo Fortunato Pintor...»

Lo zio Fortunato è uomo erudito, bibliofilo appassionato e dirigente della biblioteca politica del Senato da cui è costretto a dimettersi per motivi politici. È insieme con lui che Luigi andrà a cercare le spoglie del fratello in qual la contra dello in qual tello in quel lontano paesino del Volturno dove ha troyato la morte. Ne evoca il ritrovamento in quelle struggenti schegge di meditazione scritte su Servabo... «Con il mio vecchio zio, afflitto e silenzioso, viaggiammo per più giorni attraversando borghi desolati, in un pae-

saggio dove all'antica po-vertà si sommava la devastazione... Chino sulla fossa il vecchio zio, sapiens cor et intelligibile, provvedeva al-la certificazione... I conta-dini del luogo, donne in lut-to e ragazzi scalzi, onoraro no con bandiere questo ritrovamento e il trasporto in una tomba meno irregolare. Fu per me una malinconica conferma, fra le tante for-nite dalla guerra, di quel-le virtù popolari che resteranno un mito indistruttibile della mia giovinezza».

Nove marzo 1947. Questa volta Fortunato Pintor scrive direttamente a Pasquale Prunas, fondatore e direttore del giornale. "Lettera al fratello", scritta da Giaime tre giorna prima di morire e giunta postuma a Luigi, appre giunta postuma a Luigi, apre il sesto numero di "SUD" (gennaio del 1947).

«Caro Prunas, ha voluto che anche la nuova annata di "SUD" si iniziasse con parole – le ultime! – del nostro Giaime. La ringrazio di cuore. Non soltanto per questo suo commovente ricordo io seguo il giornale. Imma-gino quanto le debba costare di pensiero e di lavoro il proposito di agire sulle cul-ture napoletane e di avvicinarle ai tremendi problemi della vita del mezzogiorno: proposito con tanto fervore affermato nel suo ultimo articolo. Ha per fortuna intor-no a sé un gruppo di giovani intelligenti e colti. Mi ricordi ai suoi genitori e mi cre-da sempre l'affezionatissi-mo Fortunato Pintor»

Nel marzo del 1992 in-contro al "Manifesto" Lui-gi Pintor. Gli avevo promisso i sette numeri originali di "SUD" che con rammarico, mi disse, non era mai riuscito a trovare. Con l'occasione gli porto anche le lettere dello zio Fortunato, da poco ritrovate e che lui non conosceva. Mi chiede se posso restare un po' con lui per fare insieme qualche commento. Si accende subito una sigaretta con l'ansia di chi si appresta a gustare qualcosa di nuovo. Vedo la sigaretta consumarsi lentamente fra le dita minute e ambrate di nicotina. Ogni tanto, alzando lo sguardo, mi concede un impercettibile sorriso. Un sorriso triste che tradisce emozione: le lettere dello zio, le poesie di Giaime, la sua ultima lettera...

... Nessuno ha capito per-ché, scriverà poi nel '98, un giovane felice, capace di frequentare con la stessa fa-miliarità la dea ragione e le eroine romantiche, sia andato a finire in un campo minato. Spiegò molto chiaramente che non voleva restare seduto su una stufa a scrivere banalità mentre il mondo bruciava e che preferiva fare una cosa appro-priata alle circostanze. Ma nessuno crede a questa semplice spiegazione... Aveva previsto per sé una morte violenta, il suo fu dunque un suicidio. Aveva attraversato due volte il fronte, il suo fu dunque un eccesso».

### **IL RESIDUO AMARO**

(PRIMA PARTE) omaggio a Danilo kiš Lakis Proguidis traduzione di Francesco Forlani e Francesca Spinelli

Cos'è un capolavoro, oggi? La questione s'impone automaticamente non appena esprimiamo l'intenzione di dedicarci alla lettura di capolavori letterari più o meno recenti, di compararli alle opere dei nostri contemporanei e rassicuraci quan-to al loro potenziale quasi inesauribile d'intelligenza, di bellezza e di perspicacia. Eppure, una volta fissato il nobile obbiettivo, proviamo un certo imbarazzo un certo imbarazzo.

La lingua ci viene meno. Le parole si sottraggono, o dicono tutt'altro rispetto a quanto si supponesse do-vessero dire. Facciamo un esempio: la guerra civile spagnola (1936-1939).

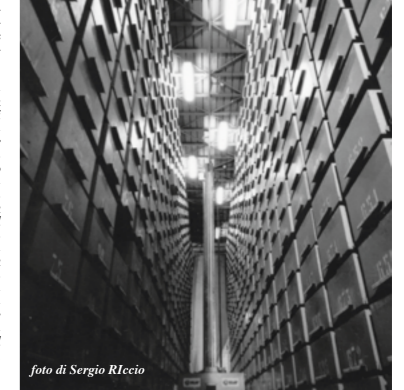
Anche se in generale, e in modo piuttosto istintivo, il campo scelto a posteriori è quello dei perdenti, capisco, alla lettura di tale o tal'altra opera letteraria (e non di propaganda) che la mia scelta non tiene conto né dell'insieme della realtà dell'epoca, né soprattutto dei suoi enigmi, enigmi risolti ovviamente dal verdetto delle armi ma non per que-sto cancellati dalle profondità dell'esperienza umana. Enigmi riaffiorati per me qualche anno fa, quando ho visto il bellissimo film di Ken Loach (*Terra e liber-tà*). E se, mi domandavo, questa guerra non fosse stato nient'altro che l'esasperazione in pieno giorno del conflitto, radicato nel nostro animo dalla storia del XX secolo, tra i valori immobili del passato e la fuga cieca in avanti? Quale sarebbe allora il mio campo, se questo conflitto ritornasse d'attualità oggi, negli stessi termini? Mistero.

Il nostro mondo post-storico aborrisce il passato come mistero indecifrabile. Così lo reinventa costantemente a sua immagine, lo modella secondo i suoi ideali in cartapesta, l'assorbe nella cucina del suo narcisismo e nella quiete del suo benessere. Leggevo recentemente in un catalogo di foto della guerra civile spagnola pubblicato a Parigi: «In conclusione, fu una lotta tra due maniere di vedere la Spagna, la con-cezione unitaria e imperia-lista contro quella dal plulista contro quella del pluralismo e della diversità». Non credevo ai miei occhi. Di quale guerra si parlava?

A quale esperienza storica corrispondevano quelle pa-role? A chi si rivolgeva ? A quelli che vogliono vederci un po' più chiaro in un evento storico o ai giovani sovraec-citati delle nostre periferie?

Certo, ogni epoca ha il linguaggio che conviene ai suoi valori. Eppure, la nostra epoca i distingue in questo: il suo linguaggio è la pura pagazione del linguag pura negazione del linguag-gio; è un linguaggio (vedi pseudo-linguaggio) minu-ziosamente fabbricato dai nostri commissari culturali con l'intenzione di ayvolgere, come in un sudario, tutti i linguaggi che l'hanno preceduto.
Rifacciamoci la domanda:

cos'è un capolavoro oggi? È senz'altro l'opera che ci permette di prendere coscienza del nostro linguaggio liofilizzato, plastificato, utilitaristico, ripulito dalle ombre del tempo storico e che, per conseguenza, permette alle nostre esperienze di uscire dalla loro 'contemporaneità' e dialogare con quelle del passato. Dunque, Danilo Kiš. Danilo Kiš è nato nel 1935 a Subotica (ex-Yugoslavia, ex-Voïvodine, ex-Ungheria, ex impero austro-ungarico, tutti ex ac-cumulati dalla stessa regione in meno di un secolo), di madre cristiano-ortodossa d'origine montenegrina e di padre ebreo impiegato delle ferrovie. Nel 1942 – all'epoca Kiš ha sette anni – il padre è deportato ad Auschwitz. Non vi farà ri-torno. La madre e il bambino si stabiliscono pal Montano si stabiliscono nel Montenegro. Finiti gli studi secondari, Kiš continua i suoi studi all'università di Belgrado. Scrive poemi, traduce dal russo, ungherese e francese, scrive delle *pièces* di teatro per la radio e delle novelle. All'inizio degli anni sessanta, comincia la trilogia romanze-sca. Le Cirque de famille – Il circo di famiglia – (Giardino, cenere, Dolori precoci, La clessidra) sarà ultimata nel 1972. Nel 1976 pubblica Una tomba per Boris Davidovitch e nel 1983 Enciclopedia dei morti. Lettore di serbo-croato all'università di Strasburgo e di Bordeaux, s'interessa alla critica letteraria, scrive divercomincia la trilogia romanzecritica letteraria, scrive diversi articoli e studi e accorda un gran numero di interviste con cui tenta di attirare l'attenzione degli intellettuali occidentali sulla vera natura dei regimi comunisti. Muore a Parigi nel 1989 senza aver stabilito il contatto con i suoi consimi-li francesi: «Tutto quello che succede qui, nella cultura, in politica, in letteratura, è il mio mondo, almeno una parte, e anche la mia cultura». (segue)



# PRIME

Nel realizzare Nove-

cento, il mio era un

sentimento di pienez-

za religiosa. La cultu-

ra popolare era il luo-

go in cui si ritrovava

ciò di cui parlava Pier

Paolo Pasolini negli

ultimi anni della sua

vita: parlava della

società consumistica

come di un fascismo,

un fascismo di gran

lunga più pericoloso

del precedente

### DIALOGHI

tra Bernardo Bertolucci e Olivier Maillart

### Politica e cinema

Olivier Maillart: Mi sono spesso interrogato sul-la possibilità di avvicinare i suoi film alla lettura che Kundera propone del ro-manzo, quando lo definisce l'arte ironica per eccellen-za, che ci svela il mondo come un carnevale di verità relative. Lei stesso si è spesso descritto come il cineasta dell'ambiguità. Eppure non ha fatto altro che ricorrere a dei discorsi (politico, psicanalitico) che sembrano bandire l'ambiguità in quanto propongo-no una lettura totale, nonromanzesca della realtà. Cosa le sembra prevalere nei suoi film: un principio di scoperta del mondo nella sua ambiguità attraverso i procedimenti dell'estetica, o la messa in scena di saperi precostituiti (marxista o freudiano, ad esempio)?

Bernardo Bertolucci: Ricordo che quando dovevo parlare di Prima della Rivoluzione, cioè molto tempo fa, la prima cosa che mi veniva da dire, spontanea-mente, era che *Prima della* Rivoluzione era un film ambiguo sull'ambiguità. Oggi noto la doppia negazione, ma all'epoca, penso, intendevo dire che si trattava di un film lucido. Mi sembrava che lo Stato, negli anni 1963-1964, non accettasse l'idea di ambiguità. Ci fu subito una sorta di sospetto nei confronți di quel film, che inoltre diceva di essere ambiguo. E che non era un film collocabile nella linea politica nata dal neoreali-

Penso che né Rossellini, né De Sica – forse Visconti – fossero membri di un partito, ma il loro cinema era in gran parte politico. E nel periodo in cui uscì *Prima* della Rivoluzione, il cinema politico era Rosi, Lizzani... tutto il cinema italiano. Rosi era il più interessan-

te. In quel cinema, nato dal neorealismo (ma tutto il cinema italiano derivava dal neorealismo), c'era sempre più politica é sempre meno cinema. La ricerca sul cinema, su quello che c'era di interessante da scoprire e da dire sul cinema, pașsava in secondo piano. In compenso, e in questo gli italiani erano davvero forti, in Italia c'era un partito comunista molto importante, glorioso, con un suo passato, c'era stata la Resistenza... un partito robusto, al quale ci si poteva attaccare,

Ma erano gli anni Sessanta, cioè il periodo in cui ho fatto una parte di quei film politici. Era un periodo in cui, qualunque cosa si facesse, anche una cosa senza senso, era politica. E in qualche modo era vero, perché la congiuntura tra ciò che facevamo e la realtà ci diceva che accettare o rifiutare le convenzioni date dal Sistema (come veniva chiamato), le interpretazioni della realtà, che erano dei clichés dati dal Sistema, tutto questo rappresentava una scelta politica.

Formavamo un gruppetto che era un'entità estetica più che politica, e che
tentava di reinventare il cinema... Eravamo gli ultimi sul treno della Nouvelle Vague, eravamo sparsi in
Italia, Brasile, Canada, Inghilterra. All'epoca c'erano
molti amici cineasti.

Nei film di quel periodo si vedeva molta politica e pochissimo cinema, e si arrivava a dei veri e propri paradossi... Se ci ripenso, la cosa mi sconvolge. Finivamo col dire certe di quelle cose... Già in *Prima della Rivoluzione*, il cinefilo (Gianni Amico) fa delle affermazioni abbastanza pesanti, che condividevo in pieno. Questa, probabilmente, è una delle differenze principali tra il presente e quel periodo lì, ma forse si tratta anche della differenza tra l'avere 62 anni e averne 23: negli anni Sessanta, quando prendevamo posizione, eravamo talmente sicuri di noi stessi, tal-

mente privi di dubbi.

Alla fine degli anni Sessanta questa era la nostra visione politica, che doveva diventare rivoluzione nel

cinema, rivoluzione nel film, rivoluzione nel linguaggio, nel nel mo-do di affrontare la storia, e in tutto il resto... Questo, da un lato, e dall'altro, la completa assenza di interlocutore. Se ci fosse stato un Dogma Sessanta,

una delle

regole sarebbe stata: «L'unico modo di rispettare il pubblico, è di non pensare mai che esiste un pubblico». E c'era, da parte mia, un certo sospetto verso i film di successo. Nel 1969 arrivammo a pensare che Z fosse un film politicamente irrilevante, dicevamo che era un film commerciale... Circolavano delle battute molto stupide, come quella che diceva che i tank russi avevano invaso Praga perché non apprezzavano il cinema cecoslovacco, Forman e gli altri.

È solo alla fine di quel periodo che per... irritazione nei confronti dei miei amici filo-cinesi mi sono iscritto al Partito Comunista. Perché sentivo nelle loro iniziative un profondo anticomunismo. Mi dicevo, c'è qualcosa che non va...

### Cultura popolare contro nuovo fascismo

Come in Dreamers, la discussione tra il giovane Francese e l'Americano riguardo il Libro Rosso... Ricorda alcune discussioni che lei avrebbe potuto avere con Godard, ad esempio, o con altri filo-cinesi. Un modo di opporsi al tempo stesso politico ed estetico,

nel 1968 e negli anni che seguirono.

– È vero, sì. Ci sono stati molti errori, da parte mia, a volte da parte degli altri. Poi si arriva a *No*vecento. Già ne *La* Strategia del ragno e nel Conformista, erano presenti i se-

gni di una stabilità molto più forte. E riesco a fare *Novecento* in preda a una specie di sensazione catartica, politica e culturale, rivendicando una cultura popolare che già iniziava a scomparire. Ma nella figura di Berlinguer (come anche in quella di Moro), si vedeva già qualcosa di estremamente nuovo. Poi Moro è stato ammazzato, e Berlinguer si è ucciso qualche anno dopo... forse.

Si tratta, per me, di un film quasi religioso, in cui la politica diventa quasi religione. Nel realizzare *Novecento*, il mio era un sentimento di pienezza religiosa. La cultura popolare era il luogo in cui si ritrovava ciò di cui parlava Pier Paolo Pasolini negli ultimi anni della sua vita: parlava della società consumistica come di un fascismo, un fascismo di gran lunga più pericoloso del precedente.

Appunto, rispetto alle posizioni pasoliniane di quello stesso periodo, negli Scritti corsari o nelle Lettere luterane, c'è, nel-l'ottimismo di Novecento, l'idea che grazie al comunismo si possa ancora salvare la cultura popolare. È un'idea che trovo molto bella, questa di salva-re il retaggio del passato (la cultura popolare, i valori) attraverso un discor-so marxista. Anche Pasolini ha sostenuto un'idea simile, ma verso la fine era molto più pessimista. È proprio a quel punto, infatti, che gira Salò, parla della società consumistica come del vero fascismo e scrive che «nesšun uomo deve essere mai stato normale e conformista quanto il consumătore»...

- Già, e ha girato... non ricordo più, quale film ha girato prima di *Salò*?
- La Trilogia della vita, se non sbaglio...
- Sì, ha ragione... E poi rinnega la *Trilogia della vita*, con quella specie di sorriso amaro da martire. Dice: «mi sono sbagliato», scrive queste parole,

queste parole così crudeli, ma crudeli verso se stesso. E parla dei giovani che lo fanno vomitare, che non sanno più ridere, che fanno le smorfie. Non ricordo, era negli *Scritti corsari*?

Sì, mentre è nelle Lettere luterane che troviamo l'abiura della Trilogia della vita. Lei, invece, proprio nello stesso periodo vede le cose in modo diverso, sembra credere che sia ancora possibile fare qualcosa...

- Assolutamente, sarebbe stato impossibile girare *Novecento* senza crederlo.

È vero. Ed è solo in seguito, nella Tragedia di un uomo ridicolo, che ha sviluppato una visione molto più vicina a quella di Pasolini, riprendendo alcuni dei suoi testi sui giovani, ad esempio in quello che dice Ugo Tognazzi...

- Era strano sentire Tognazzi dire quelle cose.
Quando parlava dei giovani, parlava di suo figlio
Ricky, che stava crescendo
in un certo modo... Perché
poi quei giovani di cui parla Pasolini sono anche delle
vittime. Ma quando giravo
Novecento, ci credevo davvero. Per farle un esempio,
all'inizio volevo creare, attraverso il film, un dialogo
tra USA e URSS. La parte del padrone doveva essere recitata da un attore
hollywoodiano e il contadino doveva essere russo,
sovietico. Mi misi in contatto con la Mosfilm, ma
furono sollevate tante di
quelle difficoltà, dicevano
che dovevano approvare la
sceneggiatura etc...

Per Novecento, lei parlava di un senso di religiosità, e su questo aspetto ci sono state molte critiche: il film imporrebbe al pubblico una verità, una chiave di lettura della storia... Ma se si cerca di capire quale sia il principio dominante del film, principio ironico o principio politico, ci si accorge che si tratta di un film che si contraddice continuamente.

– E basato sulla contraddizione.

### Scherzo e ironia

E questa contraddizione, per l'appunto, non viene superata. Alla fine del film, c'è quella scena del processo che sembra dare un senso generale all'insieme, eppure lei aggiunge un'ultima sequenza in cui ritroviamo Alfredo e Olmo che continuano a battersi, in eterno. Sono l'uno il doppio dell'altro, e questo basta a relativizzare tutto ciò che poteva somigliare a una lettura troppo lineare di quanto precede. E il film funziona così, dall'inizio alla fine, facendo scontrare degli elementi ideologici con quanto li contraddice: l'intimità, la relazione

ambigua tra i due eroi. Pur essendo un film molto politico, sostenuto da quella pienezza religiosa di cui parlava, tutto vi è relativizzato, in modo affine al principio romanzesco di cui parla Kundera.

 Sì, ma vorrei tornare a ciò che lei intende per ironia

Nell'Arte del romanzo, Milan Kundera definisce il romanzo l'arte ironica. «L'ironia irrita. Non per-ché si faccia beffe o at-tacchi, ma perché ci priva della cartezza syglando. delle certezze, svelando il mondo come ambiguità» e rifiutando di scegliere tra le verità, tutte relative, che vi si affrontano. E in Prima della Rivoluzione, in Novecento, e di nuovo in Dreamers, trovo molto interessante questo trattamento ambiguo, ironico del racconto, perché ogni volta lei vi inserisce la politica e i suoi discor-si, in particolar modo il discorso rivoluzionario, che poi è quello che tende maggiormente a bandire l'ironia, che favorisce la distanza, mentre la rivoluzione esige che si faccia causa comune.

- Ricordo che Pier Paolo Pasolini diceva di non amare l'ironia, che era qualcosa di un po' troppo facile, e che l'ironia era un atto borghese; le preferiva la facezia, lo scherzo. Ma credo che l'ironia sottile di cui parla Kundera fosse quella che più detestava.

Kundera rivendica anche il retaggio di Rabelais, dello scherzo, del riso che relativizza... Ma in effetti, nella distinzione fatta da Pasolini (che ricorda la distinzione populista di un Victor Hugo), da un lato doveva esserci la sana risata del popolo, dall'altro l'ironia dei maestri...

- Sì, è un po' l'ironia francese, Voltaire... o persino l'ironia inglese. A me piacciono tutte le sfaccettature dell'umorismo. *Dreamers* è pieno di umorismo, di ironia...

Già, c'è proprio uno sguardo ironico, distaccato (ma che al tempo stesso riesce ad essere colmo di empatia per i personag-gi), probabilmente perché il tempo è passato. Il film risponde a Partner, che invece era immerso nel '68<u>,</u> lirico e rivoluzionario. E una risposta anche perché in entrambe i film troviamo Cocteau, ma in modo completamente diverso. In Partner, Cocteau è pre-sente dalla parte del sogno, del passaggio attra-verso gli specchi, del dop-pio, della figura del Poe-ta... Mentre in Dreamers, si avverte l'eco dei Ragaz-zi terribili più che di Or-feo: soprattutto nel restrigimento sulla segreta dimensione incestuosa, la regressione verso il guscio intra-uterino, la 'grotta' nel salotto, l'appartamen-to diventato 'roulotte'...



## SUC



### I gemelli, il Padre

- Qui c'è un equivoco sul-l'incesto. Come si possono accusare di incesto dei gemelli? Dopo che hanno vissuto nove mesi nel ventre materno, nel guscio, come ha detto. Insieme. Se c'è stato incesto, deve essere stato in quel periodo lì. Poi sono cresciuti l'uno di fronte all'altro, perché sono fratello e sorella, sempre inisiente. In una specie di familiarità, di intimità. Un'identificazione dell'uno con l'altro. Eccolo, l'incesto.

L'incesto è anche la per-dita delle differenze strutturanti che accompagna lo sgretolamento della figura paterna, enunciatrice della Legge. Dreamers è un'opera realmente ironica e romanzesca in quanto presenta il maggio del '68 (un avvenimento che in Francia viene spesso sacralizzato, o demonizzato, il che è esatta-mente la stessa cosa) in modo sia critico che empatico: siamo al fianco dei giovani, condividiamo le loro esperienze estetiche e sensua-li ma, nel film, il Maggio del '68 è anché il giorno in cui i genitori se ne vanno in punta di piedi, lasciando un grosso assegno.

- Questo padre in un certo senso è un maestro' per i suoi figli. Deve avergli dato da leggere Bataille, Sartre, la Storia di O. Così, quando i figli gli si ribellano contro, quando li vede abbracciati, non può far altro che andarsene in punta di piedi. Trovo che i genitori siano i personaggi più simpatici del film. Ma comunque sia, e questo vale per tutti miei film, io amo tutti i miei personaggi, sono in ognuno di loro. In Renoir accade la stessa cosa: ogni personaggio ha le sue ragioni.

La scomparsa della figu-ra del Padre è rintracciabile in molti dei suoi film, sia per parlare del fasci-smo (La strategia del ragno, Novecento) che di fatti più contemporanei.

- Nell' *Ultimo Tango a Pa*rigi, per esempio, è quando Marlon Brando si mette il cappello del Padre che Ma-ria Schneider gli spara.

Sempre a proposito di fi-gure paterne, prima lei ha evocato, insieme a Berlin-guer, la figura di Aldo Mo-ro. Cosa ha pensato dell'ul-tioni Propositore potto? *chio*, Buongiorno, notte?

- L'ultimo film di Marco è molto bello, soprattutto la fine. È un vero sollievo per noi tutti, o perlomeno co-sì è stato per me. Che idea incredibile, vederlo libero, che passeggia per strada. Pur non essendo mai sta-to legato a quegli ambienti, sentivo comunque un peso, una colpevolezza. Per cui vederlo libero... Anche l'inizio del film è molto bello, quando visitano l'appar-tamento. Sembra quasi che stiano facendo un sopral-luogo per un film, si chie-dono se potranno nascon-derlo là, come se cercassero le scene per un film; succe-de quasi così, si entra in ca-sa della gente, si guarda.

### Religioni

Anche il film precedente di Bellocchio, L'ora di religio-ne, era molto bello. E molto esotico, per un france-se, perché oggi, in Francia, facciamo fatica ad asso-ciare la Chiesa a un qualsivoglia tipo di potere...

– Davvero?

Comunque sia, mi fa venire in mente una caratteristica del vostro cinema: la Chiesa ne è praticamente assente, né viene attaccata.

- In realtà c'è un prete in *Novecento*, ma è vero che non aveva molta importanza per me. I miei genitori erano già praticamente atei. Mio padrė amava la messa, ma era perché vivevamo in campagna, la liturgia gli piaceva soprattutto da un pun-to di vista estetico. Marco, invece, è stato molto segnato da giovane, ha frequentato un istituto religioso... Negli anni Settanta non ci parlavamo più. Un giorno, durante una manifestazione, l'ho visto, era con il suo tecnico del montaggio, Stefano Rulli, che era maoista come lui. Mi metto a discutere con Rulli e mi accorgo che ha un registratore, un po' come quello che ha lei, ma molto più grande, per questo me ne accorgo. Gli dico: «Vedi, sei uno sbirro, un cattolico, mi registri mentre ti parlo!». Ad ogni modo penso che per diventare maoista bisogna essere stati molto cattolici.

Vorrei tornare a Dreamers. È un film che trovo molto baudelairiano, per il modo in cui ha inserito gli spezzoni di film: servono sia a caratterizzare una sensazione, un sentimento (quando Garbo accarezza i mobili della stanza 'insieme' a Eva Green, durante l'allegra corsa al Louvre, la disperazione suicida di *Mouchette...) che a rappre*sentare una memoria, un le-game con l'arte e il passato, l'emozio-

estetica. Troviamo al tempo stesso l'eterno e il transitorio, e i due si ricongiungono nel momento in cui un soggetto li chia-ma a sé per esprimere le sue sensazioni e dispiegare pienamen-te l'attimo.

- Sì, è co-sì... Sa, l'ul-timo libro pubblicato da

mio padre s'intitola Ho ru-bato due versi a Baudelai-re. Quello che lei dice sull'istante presente, lo trovia-mo anche nelle *Miti d'og-gi* di Barthes, in cui si parla della pubblicità, della mo-da, dello streap-tease... In-somma, un altro modo di individuare nel transitorio individuare nel transitorio la caratteristica di un'epoca. Lo stesso vale per i film
di Godard: li si poteva datare in base al mese di uscita, uno esprimeva perfettamente il luglio del '62, un altro il febbraio del '65... Ho notato la stessa cosa nel suo ultimo film, Eloge de l'amour, che mi è piaciuto come da tempo non mi piacevano più i suoi film, da allora. La prima parte ricorda Alphaville, la seconda... Godard usa il video come un pittore dilettante, eseguendo ampie tinte piatte di colore con un'apparente in-

### Un film allegro

Sempre in Dreamers, troviamo di nuovo la figura dello straniero, spesso anglosassone, già presente in Ultimo tango a Parigi, La Luna, Bellezza rubata... Con la conseguenza, tra l'altro, che tutti parlano inglese.

- Faccio fatica a sopportare la lingua italiana, che non trovo nobile (forse sublime). È un difetto frequente in molti film, anche con un'ottima regia. Se si considerano quelli di un maestro insuperabile come Michalangola Antonioni, sono abalangola Antonioni, sono chelangelo Antonioni, sono stupendi, ma ci si accorge che non appena i personaggi aprono bocca, rovinano tutto. Ma, fondamentalmente, ho la passione della differenza, dell'altro. Non tanto perché mi senta altro io stesso, ma perché amo molto il passaggio attraver-so uno sguardo straniero. In *Dreamers* poi, il per-sonaggio dell'Americano

permetteva di introdurre un contrappunto al discorso dei Parigini, e cioè il paci-fismo. Ero stato molto col-pito dalle immagini di quel giovani Americani che, alla fine degli anni Sessanta, bruciavano la loro cartolina per non partire in Vietnam. C'erano degli enormi falò, alla frontiera con il Canada. Il personaggio permette di esprimere quel tipo di atteggiamento.

Permette anche di intro-durre la contraddizione, come sempre irrisolta. Alla fine, ad esempio, quando si oppone a quello che vuo-le lanciare il cocktail Mo-lotov. Finetto tra la gioven un confronto tra la gioventù eroica e i poliziotti cat-tivi e fascisti va tutto bene, perché il fascista è sempre l'altro. Ma la contraddizione all'interno della gioventù stessa ci costringĕ a considerare la possibilità del male in noi stessi, e l'ambiguità, ancora una volta, ricompare.

-Eppure, mi sembrá L'ultimo film di Marco è molto che in questo film sia bello, soprattut-to la fine. È un vero sollievo per noi tutti, o perlo-meno così è stato cambiato qualcosa... an-che se poi i cambiamenti non esistono. poiché tutcambia e tutto sembra non cambiare... Ma credo che ci

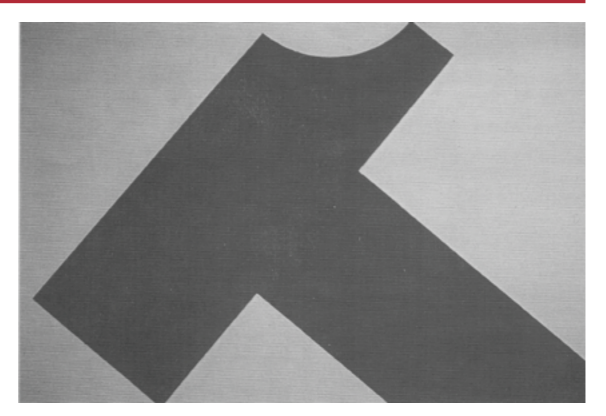
per me. Che idea incredibile, veder-

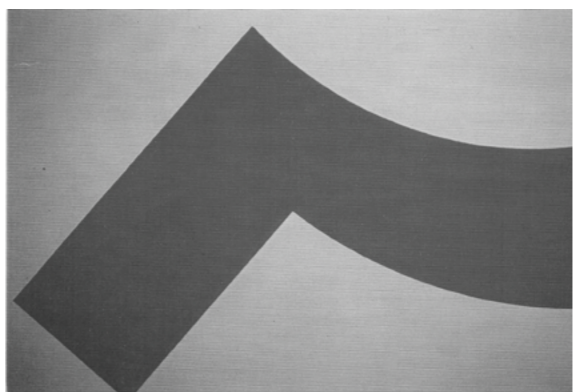
lo libero, che pas-

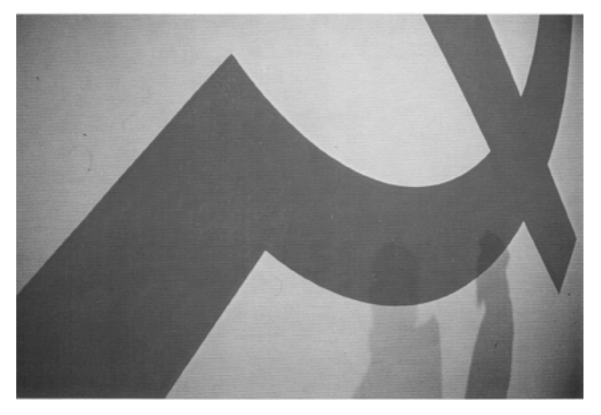
seggia per strada.

sia stato un cambiamento nel cinema (e qui torniamo alla psicoanalisi), nel senso che il film ha un corpo. Quindi ha anche un inconscio. E trovo che in Dreamers ci sia una fusione tra l'inconscio del film e il pubblico. È co-me se le dicessi che il suo corpo funziona come un in-corpo in aba sono la storconscio, che sono la stessa cosa. Guardando *Drea*mers, penso di aver capito che il corpo è l'inconscio, e che il corpo e l'inconscio, e che in questo modo (parlo per me, non ne faccio una regola generale) c'è un in-conscio che salta a piè pa-ri la fase razionale: si passa dall'oscurità dell'inconscio all'oscurità del corpo. C'è come un'unione, una fusio-ne E quello che succede nel ne. È quello che succede nel film, e credo che per questo si tratti di un film allegro.

murale "ID e Azione" dipinto da Luca Patella per la galleria "l'Attico" di Fabio Sargentini . Roma, 1976 Intervento fotografico di Piero Berengo Gardin









### **ERNESTO CALZAVARA** IN MEMORIA DI UN **MAESTRO-FARFALLA**

Massimo Rizzante

Sono più di tre anni che Ernesto Calzavara ci ha la-

E stato un grande poeta, grande, come ha detto una volta il suo celebre conterraneo Andrea Zanzotto, soprattutto «nel conciliare il dialetto e la tradizione al-l'azzardo di forme sperimentali».

Calzavara è un grande poeta: l'essenza stessa della lingua poetica, infatti, coglie sempre nel presente i frutti di chi ha saputo colti-varla con fedeltà. Senza dimenticare che i poeti sono quegli uomini attraverso i quali la lingua vive, compiendo i suoi esperimenti più originali. E l'originalità dei grandi poeti non sta nel voler essere a tutti i costi originali, ma nel servire con onestà il loro strumento, la lingua, sia essa il dialetto di Dante, Di Giacomo o Tessa, consapevoli in ogni fibra e a ogni istante che quest'ultima così come li ha preceduti di molti secoli, sicuramente non può e non deve morire con loro. Più il poeta è consapevole della sua finitezza rispetto alle infinite risorse della lingua, più aumentano per lui le possibilità di non esserne abbandonato.

«Un poeta è facile da distruggere – diceva Calzavara. Che cos'è un poeta? Non è che un foglio di carta». Eppure, come lui ben sa-peva, per durare a lungo il poeta non può che persistere nella coscienza di questa fragilità.

Cesare Segre ha detto giustamente che Calzavara era nato poeticamente due volte: quando negli anni '40 pubblicò le sue prime prove e vent'anni dopo, quando con la raccolta *Parole mate* parole povare del 1966 è diventato, per usare le pa-role di Vanni Scheiwiller, (il suo editore più fedele, ànche a lui maestro indissociabile nella memoria di tanti poeti) «il primo poeta in dialetto del '900 che abbia saputo gareggiare con i poeti delle avanguardie italiane e straniere».

E difficile valutare il numero di morti e di rinascite che un poeta è in grado di sperimentare. Foss'anche solo per questo: che l'esperienza poetica insegna che non ci è mai concesso di ripetere più di una volta la stessa esperienza. Se a que-sto si aggiungono le lettu-re antroposofiche dell'iniziato' alle opere di Rudolf Steiner, il costante commercio che egli intratteneva con i misteri della reincarnazione e infine il suo amore connivente e catartico per il mondo animale, sentito come insostituibile trait d'union tra lo stadio

minerale e il genere umano – tra la 'piera' e 'l'omo', per dirla nella sua lingua trevigiana –, bisogna con-cludere che soprattutto per un poeta come Calzavara il rinascere e il rimorire erano un esercizio quotidiano.

Ancora oggi non mi sono del tutto chiare le leggi che hanno decretato la nostra amicizia. Questioni forse legate all'anima di chi scrive versi. Non certo alla corruzione dei corpi. In poesia può succedere che un uomo di ottantacinque anni, tanti ne aveva Calzavara quando dieci anni fa lo incontrai per la prima volta nella sua casa di Treviso, diventi amico di un ventinovenne. Se ne stava in un isolamento intellettuale sopportato con assoluta dignità, non so quanto voluto e quanto invece imputabile alla sordità del mondo che lo circondava. Nel 1990 era uscita, è vero, la sua summa, Ombre sui veri che raccoglieva il meglio della sua produzione. Ne era soddisfatto. ma sentiva«una ininterrotta distanza» rispetto alle ultime generazioni che, da artista, non poteva né voleva incolmabile. E fu proprio grazie all'entusiasmo di alcuni poeti, re-dattori e amici di "Baldus", che le sue opere, soprattut-to quelle degli anni '70 e '80 (da Come se. Infralogie del 1974, a Analfabeto del 1979, a Le Ave parole del 1984) vennero riscoperte e, comé amava dire lui, «reinventate» da una ristretta ma agguerrita cerchia di nuovi lettori.

Così negli ultimi anni la sua eterna insoddisfazione poté improvvisamente trasformarsi in eccitazione e tramutare il volto di un novantenne in una maschera infantile, pronta a infervorarsi per un accento, in lotta contro le proprie ricorrenti amnesie e quelle, ancora più imperdonabili, della critica.

Ma anche se non l'avessi mai incontrato, mi resterebbe, come a tutti i suoi lettori sconosciuti, la verità della sua opera. Mi resterebbe l'universalità del suo dialetto, un dia-letto capace di qualsiasi tema, che si vuole capace di qualsiasi tema, fino alla provocatoria e perfino irresponsabile prețesa di far parte di un mondo che apparentemente non è più il suo. Mi resterebbe il suo cosmo in continua ebollizione, travaso di materia divina e mondana, sem-pre in bilico tra domande escatologiche e risposte arciterrene, specchio delle molteplici lingue del mon-do con cui l'uomo con-

temporaneo compone, ag-gregando materiali diversissimi, la sua esistenza sempre più affollata di codici, segni, parole.

A Călzavara devo poi qualcosa a cui non riesco ancora a dare un nome preciso, qualcosa che si apprende solo a prezzo altissimo nel corso di un lungo esperimento, quale è sem-pre stata per lui la vita, e che non trovo di meglio che formulare con le sue stesse parole, tratte dal suo ultimo piccolo libro, *Rio terrà dei pensieri*: «Restare sempre il padre, mai il figlio del proprio sogno». Questo naturalmente non ha significato per Calzavara abbandonare il pro-prio sogno poetico. Semmai, non rinunciare a renderlo umano e comprensi-bile, grazie alla sua spontanea umiltà e ironia.

Confessava spesso di non appartenere alla categoria dei 'creatori' (nella quale inseriva volentieri Dio, qualche divinità egizia e gli stilisti), bensì a quella degli 'esploratori', di chi cerca con affanno e di tanto in ca con affanno e di tanto in tanto «acciuffa qualche rara farfalla».

«La verità poetica – ha scritto – non è che un'ombra di ciò che realmente il poeta vede e intuisce. L'ombra di una farfalla».

El sol xe fredo e su le tere morte Sluse la brina. Coi so rami

verti i alberi, i piloni de la luce i buta in aria tuti i so pen-

sieri e le radise scolta co xe sera i morti che se sconde soto

(1947)

**INVERNO** 

Ernesto Calzavara

*Sluse*= brilla; *i buta*= gettano; *radise*= radici; scolta= ascoltano; se sconde= si nascondono

### Nota

La poesia *Inverno* è tratta dalla plaquette *I fiori di car-*ta edita a spese dell'autore nel 1947 in 100 esempla-ri fuori commercio. Si rin-graziano gli eredi, e in par-ticolare il nipote del poeta Março Calzavara, per averci gentilmente concesso l'autorizzazione a ripubblicarla.



foto di Luca Anzani

### L'AUTODIDATTA Walter Nardon

Verso la metà dei suoi studi, le difficoltà avevano preso d'un tratto un'altra forma. Non prevista. Poco prima di scendere dal treno che lo aveva portato in città, decise di non raccogliere informazioni all'ufficio che gli era stato indicato. Di non presentarsi all'appuntamento. Si avviò invece verso il centro con l'intenzione

di portare a termine quanto aveva cominciato.

Nello studio emerge a volte un punto in cui la necessità di concludere assume una forma del tutto astratta: una determinazione che sembra mancare di ogni rapporto di dipen-denza logica con quan-to fino a allora concluso. Si potrebbe definire la ragione dell'oltranza. Per seguire questa, più che per porre fine a quel che stava facendo, superò la piazza e si diresse a sud, verso la periferia, in un quartiere residenziale che non conoscedenziale che non conosceva. Con la borsa sotto braccio. Aveva preso un passo regolare.

In fondo al viale, salendo per il cavalçavia, aveva cominciato ad assumere l'espressione di chi cammina con una meta precisa. Con ciò intendevà rendersi rispettabile agli occhi di quelli che incontrava. Era afflitto da una sorta di oppressione interiore, una stanchezza inesauribile che piegava l'ingegno. Camminava sul vecchio asfalto, senza fretta, ma soprattutto cercando di dare l'impressione di non perdere tempo. Nel grigio dei condomini le linee verticali che separavano le finestre conservayano le tracce di un'intenzione espressiva. Non era la stagione migliore. D'altra parțe, la peggiore di tutte era l'éstate quando restava in casa, la sera, a pochi passi dalla festa

Più in là, dopo i negozi di forniture meccaniche, la strada si allargava quasi ad anticipare l'arrivo della tangenziale, che in realtà giungeva qualche chilometro più avanti. Dopo qualche al-tro centinaio di metri, poco prima del distretto militare, aveva compreso che un giorno si sarebbe ricordato di quella mattinata, di quel-l'interruzione che lo allontanava dall'esigenza di proseguire, di terminare la lettura dei libri che portava con sé, come un ostacolo personale. C'era, infatti, qualcosa, un problema, una difficoltà che il lavoro doveva in qualche modo estenuare.

In quel momento tuttavia non era tanto la preoccupazione del posto a turbarlo, quanto la possibilità che la gente che incontrava potesse pensare che non stesse lavorando.

Così si fermò di nuovo, come aveva già fatto qualche chilometro prima, per vedere se nella borsa avesse preso tutto il necessario, per mostrare ai passanti che doveva curarsi di controllare dei documenti.

La dedizione, che talvolta diventa una modalità operativa dell'oltranza, rappresenta probabilmente l'elemento più visibile nell'apprendimento individuale. Tutto ciò non cessa di stupire, anche nelle sue varianti comiche. Cosa gli sarebbe mancato, in fondo, per pas-

sare per deficiente Arrivato al limite della periferia, cominciò a senti-

re la stanchezza ai piedi. L'altra interruzione, che aveva avuto luogo pochi mesi prima, lo aveva visto arrivare in città con il pullman – dedito per tutto il viaggio alla lettura – scendere, prendere un caffè in un bar poco lontano dalla stazione e risalire poi, un'ora dopo, sul primo treno che lo avrebbe portato a

Il peggio era d'estate. Ri-manere in casa, la sera, a pochi metri dalla festa, a leggere una pagina di musica. Cercava di dar forma a qualcosa di poco figura-to, qualcosa in cui ritrova-re quel nucleo di esigenze e desideri con il quale aveva finito per riconoscersi. Nello studiolo-ripostiglio, si era imposto di non uscire finché non avesse concluso L'idiota. Poi, arrivato in fondo, aveya preso la macchina e guidato fino al primo campo sportivo dove si era scoperto a seguire un incontro di calcio. E non ce l'aveva fatta. Si era fermato per tutto il tempo.

Il processo con il quale affrontava gli ostacoli non aveva più molto a che fare con i modelli. La biologia, l'analisi matematica, il cinema nascondevano ciascuno qualcosa, per cui il lavoro non era ormai che il tempo in cui rifletteva prima di rimettersi all'opera. (La storia della filosofia, letta seduto sopra il tavolo di un atrio che non aveva

Qualche anno prima, al mare, aveva dovuto rinunciare a portare in spiaggia la borsa dei libri. Così ne aveva scelti alcuni che ayeva messo nella sacca con il resto. Poi, disposti sull'asciugamano, si era fermato a osservarli, mezzo coperti di sabbia. Aveva fatto l'errore di prestare il manuale di fisica a qualcuno che glielo aveva restituito coperto di segni e sottolineature. Nel pieno isolamento del-

lo studio individuale, la dedizione consente soltanto un confronto assoluto. Un mattino, si era quindi portato la borsa in cima alla banchina. Verso il mare.

«Credevo che sarei riuscito, entro 24 anni, a padroneggiare gli elementi del lati-no, del greco, dell'ebraico e del francese; a impadronir-mi di Euclide e di un corso intero di algebra: a impara-re a memoria l'intero Paradiso perduto di Milton e sette delle migliori opere di Shakespeare; a leggere un corso ampio e solido di storia e di questioni religiose; e ad avere una buona fami-liarità con la letteratura corrente del tempo: mi sbagliavo ma procedevo con allegra speditezza.» (Thomas Cooper, The Life of Thomas Cooper written by Himself, London 1872, 1897).

Quando, poco tempo prima, aveva trascorso una serata con gli amici, era stato condotto per scherzo davanti alle vetrine di una libreria. Guardando le novità gli era tornata in mente una questione che nei primi tempi delle sue letture lo aveva tormentato a lungo: come era possibile descrivere letterariamente lo spazio che intercorre fra due oggetti? Poi però si era lasciato andare a un riso estemporaneo, imprevedibile, che sembrava perfino poter coinvolgere gli altri.

A quel punto, si era lasciato condurre in birreria, dove aveva dato libero sfogo alle ultime prove che lo impegnavano.

Sorprendentemente, lo aveva fatto senza avvertire quel bisogno di un interlocutore che l'isolamento in cui viveva aveva cercațo di soddisfare in ogni modo nella conversazione quotidiana (con risultati pre-vedibili). Sragionava. Le immagini della pittura figurativa del Novecento gli scorrevano davanti senza

La voce dei modelli ha un accento più categorico, perentorio di quella di un maestro, che lo perde, invece, nel confronto con l'allievo.

Per quanto rimanesse dubbioso sul valore del maestro, in quello stordimento sentiva che ciò che

contava era lo studio. Nel 1828, all'età di ventun anni, Thomas Cooper aveva avuto un crollo fisico completo. Era rimasto a letto per diversi mesi.

Due settimane dopo la seconda interruzione fu invitato a pranzo. Camminava lungo il viale che costeg-gia il parco. Per impiegare un po' di tempo, in modo da non arrivare troppo in anticipo.

Per terra, dove fermava lo sguardo, alcune foglie si erano disposte lungo il cordolo della strada. Aveva scritto in un quaderno una lista di libri che gli pareva fossero serviti ad arrivare al punto in cui si

trovava. Sulla strada che portava alla casa di Sara non cessava di interrogarsi.

## Sud



# DIDATI

### **SUI MAESTRI**

Dialogo tra Nico Naldini e Silvia Bertolotti

Silvia Bertolotti: A que-st'altezza della sua vita e della sua carriera letteraria, quali ritiene siano stati i suoi veri maestri?

Nico Naldini: I miei maestri, coloro che mi sono stati pi vicini, le persone che hanno influenzato di più la mia vita, la mia educazio-ne, la mia formazione sono Pasolini, Comisso, Parise e Fellini. Cercherà di spiegare che genere di rapporto ho intrattenuto con ognuno di loro.

Incominciamo con Pier Paolo Pasolini:

 Con Pasolini tutto è cominciato quando ero an-cora un ragazzino. L'ho cora un ragazzino. L'ho sempre seguito, ammirato: stato una specie di eroe della mia adolescenza. Lo imitavo in ogni cosa: dallo scrivere poesie al dipingere quadri, dai tuffi nelle acque del Tagliamento alle scorribande selvagge in mezzo alla natura. Poi, quando Pasolini ha aperto la sua famosa academiula sua famosa academiuta, io ho cominciato a frequentarla con regolarità. Alla sua scuola ho appreso soprattutto a riconoscere lo stile di uno scrittore, a capire i diversi influssi let-terari all'interno di un'ope-ra. Pasolini ha rappresenta-to per me la scoperta della critica stilistica. Fu un fatto molto importante, e in fon-do straordinario, dato che nelle scuole e università italiane l'analisi stilistica dei grandi studiosi tedeschi come Leo Spitzer e Erich Auerbach non era ancora conosciuta. La scuola ita-liana, come è noto, era dominata totalmente da Benedetto Croce.

E Pasolini dove aveva appreso il metodo stilisti-

 Pier Paolo aveva assi-stito alle lezioni di Roberto Longhi, al quale la conoscenza della stilistica era giunta non attraverso l'analisi letteraria, ma grazie alla critica d'arte. Longhi ayeva un suo preciso metodo di insegnamento: proiettava un particolare, un dettaglio di un quadro e ragionava sullo stile del quadro a partire dal dettaglio posto in evidenza, accostando poi una serie di exempla di pittori che avevano, come egli affermava, «qualcosa da dirsi», (ricor-do, ad esempio, il 'dialogo' tra Masolino e Masaccio o tra Caravaggio e Tiepolo). La critica stilistica era dunque entrata nelle lezioni di Longhi e Pasolini ne aveva fatto tesoro, applicando-la successivamente alla letteratura. Ci impartì in questo modo, servendosi più della sua intuizione di poeta che di un vero e proprio apparato metodologico, la nozione di stile. Noi discepoli dovevamo esaminare, ad esempio, un brano delle Georgiche di Virgilio. Invece del solito commento scolastico, eravamo sollecitati a cercare lo stile dell'autore, a domandarci le

ragioni non solo metriche dell'uso di quegli esametri. La critica stilistica di Pasolini è stato il mio primo passo nel mondo delle lettere e della critica letteraria.

E un'altra cosa. Nelle lezioni che Pasolini teneva c'era sempre una volontà di far coincidere il bello con il fatto morale.

Che cosa vuole dire? Estetica ed etica erano per Pasolini sullo stesso piano?

– Lo scrittore conformista non solo compie, secondo Pasolini, un peccato contro 'estetica, ma contro la morale. Al contrario, la bellezza dei versi di un autore come Leopardi è la garanzia di un pensiero etico. E una questione estremamente importante a sulla quale te importante e sulla quale Pasolini insisteva: lo scrit-tore che ripete il già detto dimostra la propria schia-vitù interiore e sudditanza cortigianesca nei confronti delle istituzioni, siano es-se politiche o letterarie (di scrittori di questo genere la letteratura italiana ne ha a bizzeffe).

Vorrei passare a un altro dei suoi maestri, a Giovanni Comisso, uno scrittore che spesso si apostrofa co-me 'istintivo'. Era poi ve-ramente così?

Giovanni Comisso non

mai stato sfiorato dalla cultura accademica, e neppure dalla cultura cosiddetta 'alta'. Tuttavia possedeva una formazione molto più solida di quello che si pensa comunemente. Comisso era la libertà in persona so era la libertà in persona. Attentissimo a non cadere nelle trappole della letteratura, amava essere il primo responsabile di ciò che diceva. Le emozioni che poteva ricevere, ad esempio, dai colori del cielo, dal mare di Chioggia, dai pescatori, dai contadini erano così forti che chiedevano subito di essere trasferite in fatto poetico quasi senza 'mediazione letteraria'. Anche per questa ragione Comisso è un caso scarsamente ascrivibile al panorama della letteratura italiana del Novecento. Egli non si è riconosciuto in nessuno dei movimenti letterari della prima metà del seco-lo scorso: né nella "Voce", né nella "Ronda", né negli Ermetici. Comisso sconfina continuamente nel realismo, senza tuttavia mai cadere nell'ideologia realisti-

La sua libertà, inoltre, mi ha insegnato a stare alla larga dalla Letteratura, a non cadere preda di eccessive infatuazioni. Di fronte alla letteratura dovremmo essere sempre come quando, bambini, ci si trovava di fron-te all'acqua e ci si buttava senza saper nuotare. In un modo o nell'altro, una volta dentro, si doveva nuotare. Ogni racconto, ogni poesia, ogni semplice osserva-zione della realtà, ogni atto letterario, per quanto ripetuto, rinnova costantemente quella prima volta. è questo uno dei più importan-ti insegnamenti del maestro Comisso: non tenere un deposito di formule o di motivi a cui attinge-re, ma 'cangiare e rinno-varsi'; una lezione questa che mi ha molto segnato e di cui gli sono grato.

Il terzo maestro che ha citato all'inizio è Goffredo Parise. Più di una volta lei l'ha chiamato "fratello". Che tipo di scrittore era? E che cosa vi univa in particolare?

 Io e Goffredo siamo stati molto amici. Anche Parise, come Comisso, era uno scrittore 'antilettterario'. Negli anni Sessanta entravamo nel regno del-le mode: *Nouveau roman*, un certo realismo, un certo 'joycismo

Bene, Goffredo non solo non ne ha risentito, ma ha non ne ha risentito, ma ha reagito con forza grazie al suo spirito di indipendenza. Successivamente, nel corso degli anni Settanta, egli ha svolto soprattutto una funzione di smascheramento di certa società industriale milanese, delle forme dello sfruttamento, concentrandosi sul padrone-demiurgo, incarnazione-demiurgo, incarnazio-ne quasi mistica della real-tà capitalistica. Poi, ver-so la fine, si dedicato, in modo assai poetico, anche al mondo naturale. Il suo idilio con la campagna (soprattutto con la campa-gna in cui si era ritirato negna in cui si era ritirato ne-gli ultimi anni, la campa-gna delle sponde, anzi del-lo stesso greto del Piave, dove ci sono campi coltivati e boscaglie) in realtà un idillio bello ma doloroso, in cui si avverte di continuo l'addio che lui stava dando alla vita.

Siamo giunti a Fellini. Com'è nato il suo rapporto con il regista?

- Con Fellini ho avuto una lunga amicizia e un lungo rapporto di collaborazione. Lavoravo per una società cinematografica e passai quattro o cinque anni della mia vita a stret-to contatto con lui. La sua stata soprattutto una lezione di coraggio.

Invece di credersi sem-

pre davanti a chissà quale compito, e quindi ritrovarsi nella tentazione di sfuggire al dovere di realizzar-To perché lo si crede trop-po difficile, Fellini mi mostrava con la sua opera e con i suoi consigli che gettava qua e là căsualmente che era possibile sempre un'altra via. Non era affatto un 'maestro professio-

nista'.
Poteva lanciare al massimo una battuta. Ma da quella battuta si potevano capire molte cose. Fellini mi ha liberato dalle ultime timidezze, dalle mie ulti-me forme di soggezione di fronte al mondo.

Questi maestri sono stati forse un po' ingombranti? Si è mai sentito in difficoltà a causa della grandezza dei modelli?



**POESIA** Nico Naldini

- Pasolini, Comisso, Parise e Fellini mi hanno sempre riempito di un'enorme protezione nella quale io mi sono un po' crogiolato, non portando a termine le cose che avrei dovuto fare. Così, fin'oltre la metà degli anni Settanta, ho fatto ben poco. Solo dopo ho cercato di recuperare.

Ma ecco che sono avvenute 'le morti': prima Comisso, poi Pasolini, poi P rise e infine Fellini. Ho visto un mondo, che mi aveva delicatamente collocato in un meraviglioso sacco amniotico, dissolversi. A quel punto ho cominciato a lavorare. La cosa che mi dispiace di più è che i miei amici siano morti prima che io abbia potuto dimostrare loro ciò che ero capace di fare.

Se dovesse, infine, indicare brevemente il più importante insegnamento ricevuto da ognuno dei suoi maestri, quale citerebbe?

– Per Pasolini: il saper riconoscere lo stile.

Per Comisso: la liber-tà e l'energia spontanea, l'energia che deve essere coltivata dentro di sè senza condizionamenti culturali (mi sono spesso meravigliato di come Comisso conoscesse i classici italiani, quando a casa sua, eccetto forse l'orario dei treni, non c'era neppure 'ombra di un libro).

Per Parise: le esperienze di vita fatte insième da coetanei.

E la scoperta della vita mondana.

Se conosco l'ambiente aristocratico, principesse, contesse miliardarie è grazie a Parise (anche se non ho coltivato queste conoscenze come invece per tutta la vita ha fatto lui con i suoi Torlonia, i suoi Aldobrandini).

Per Fellini: lo scetticismo nei confronti de-gli uomini e delle cose.

Come un vecchio pagliaccio che tante gliene suonano lui le chiama carezze... E invece ho il cuore sovraccarico di ansie di ansie e tristi stupori. Ma come un portatore che deterge i suoi sudori, poco mi basta per distrarmi. E se proprio sono instradato nell'ultimo tratto di vita vorrei riascoltare le voci dei cortili al precipitare della sera nell'aria viva di erbe e focolari accesi fra campi estesi oltre orizzonte! di altri focolari ed erbe. Qui la vita ha dipinto per me la bellezza con qualche appagamento perché il mal d'amore fosse una striscia lunga quanto la vita attorcigliata attorno al cuore.

### SUC

### A SUD DI CALVINO

Pietro Berengo Gardin

"Il Contemporaneo", set-timanale diretto da Carlo Salinari e Antonello Trombadori, n.18 del 30 aprile 1955. Italo Calvino pubblica di spalla in ultima pagi-na sotto l'occhiello *Le armi* e gli amori, un articolo-saggio, La follia nel mirino, in cui mette a fuoco alcuni curiosi risvolti di un fenomeno di massa che sta crescendo a vista d"occhio: l'uso sempre più ampio e ricorrente della macchina fotografica.

Il costante interesse dello scrittore per ciò che riguar-da il mondo dello spetta-colo, del cinema e dell'immagine in particolare, non si ferma qui e in occasione della successiva pubblicazione, negli anni settanta, degli Amori difficili, riprende il precedente intervento mettendolo in forma di racconto con il titolo *L'avven*-

tura di un fotografo. L'attenzione di Calvino non è attratta semplicemente dall'analisi e da alcuni distinguo di una certa follia collettiva quanto dal-la difficoltà di comunica-re che hanno molti dei protagonisti dei suoi raccon-ti, costretti spesso ad espri-mersi nei limiti di quella labile zona di silenzio che circonda talvolta il rapporto umano e che si configura letterariamente in un valore assoluto e psicologicamente in una sorta di nevrosi

ossessiva. L'avventura di un fotografo, agli inizi degli anni ottanta, non sfugge a Francesco Maselli, autore cinematografico e regista in via ufficiale ma, da qualche tempo, fotografo e indagatore del privato in sede

strettamente personale. Maselli fotografa, praticamente da anni e per conto suo, senza dirlo a nessuno. Cosa che continua tut-

tora a fare. Ma fotografa solo se stesso usando macchina fotografica professionale e materiale sensibile Polaroid, cioè a sviluppo immediato. «Ragioni di oralità, dice il suo analista, esattamente il tutto e subito». Sistemata la Linhof su cavalletto e predisposto un minimo adeguato di parco lampade, preme l'otturatore, si mette a let-

to e si addormenta.

Dorme le sue ore. Al risveglio, la macchina, ad obbiettivo sempre aperto, ha terminato il suo tormentato viaggio lungo la notte. L'immagine si svela in piena autonomia tracciando ogni movimento compiuto dal corpo durante il sonno e il riposo in con-trasto con tutti gli oggetti che lo circondano, inquadrati dall'obbiettivo, che restano invece fissi e perfettamente incisi. Il risultato è sorprendente. La casa non appare più come luogo da abitare ma come officina-laboratorio della psiche dove il paziente-fotografo si ricovera per riparare incubi e voluttà. La figura umana è dissestata, immersa in una nebulosa stralunata e obitoriale. Sono foto dell'inconscio che Maselli chiama 'autoregistrazioni'. Ed è a questo punto che passa al film ispirandosi al racconto di Italo Calvino.

L'avventura di un foto-grafo va in onda nell'aprile 1983 in una rassegna promossa dalla terza rete Rai dedicata a dieci racconti italiani del '900. Cambia la natura del protagonista: per Maselli è uno scritto-re, per Calvino un 'ragionatore'

Identiche sono tuttavia le parabole esistenziali: entrambi vittime della stessa ossessione perdono progressivamente l'uso della ragione perché, scrive Cal-vino, «come nel tenere un diario e in genere nella letteratura autobiografica, così nella fotografia... c'è

sempre in agguato un tentacolo di follia».

La sera del 12 gennaio 1983, in una tracci in una trasmissione di *Radiol*, parlo telefonicamente in diretta con lo scrittore. Abbiamo appena visto la presentazione del film. Sottolineo che nella trasposizione cinematografica del suo racconto protagonista ha qualcosa di strano: a causa della sua mania fotografica perde un pò alla volta la propria identità e con essa addirittura la parola. Gli ricordo che qualcosa di simile succede ai convitati del Castello dei destini incrociati che cancellano se stessi esprimendosi soltanto con un mazzo di carte.

«Mi pare una bella osservazione, non lo avevo mai pensato. Nel film di Maselli il protagonista che a poco a poco diventa muto è una cosa molto persuasiva quanto il molti-plicarsi delle immagini che cancella la parola parla-ta. Tutto ciò ha un senso e corrisponde anche al mio

modo di raccontare«. Ad un certo punto il protagonista se ne esce con una frase del genere: «La fotografia non mi piace. È come fare della prosa d'ar-

«Non entro in polemi-ca con la prosa d"arte perché reagisco piuttosto contro una certa sciattezza del linguaggio contemporaneo o contro una certa astra-zione. Quindi sono molto attento alla parola e con questo non dico che voglio fare la prosa d'arte, che era cosa molto diversa. Credo comunque che sia pertinente mettere in relazio-ne linguaggio fotografico e

linguaggio letterario».
Chiedo allora se esista la possibilità di reinventare cinematograficamente con immagini questo spazio misterioso delegato alla scrittura...

«È un problema che

non mi pongo in modo particolare. Mi piace molto il cinema e mi interessa che un film sia bello come film e funzioni come tale. E sono molto lieto se una mia opera letteraria ha ispirato un buon film. Maselli mi ha fatto vedere una serie di foto che ha scattato veramente impressionanti.

Provano che questo film è la storia di una persona presa da una ossessione fotografica, che vorrebbe fotografare tutto, cogliere ogni momento delle varie fasi di questa ossessione. E quella di riuscire a cogliere ogni secondo della vita è certamente l'ossessione di Maselli-fotografo mostrata

da Maselli- regista». Sollevo il dubbio che si vada davvero verso la per-

dita della parola...
«Non so. Sento piuttosto
che si parla sempre di più. Sono invece ossessionato dal fatto che si parli male e dall'uso che della parola se ne fa. Soprattutto è spaventoso il linguaggio della vita pubblica e di quanti trasferiscano una parte di questo linguaggio pseudo-intellettuale o pseudopoli-

tico nella propria vita.

Lo stesso vale per le immagini: ce ne sono di fasulle e altre che trasmettono qualcosa. Penso che la cattiva parola possa essere combattuta con la parola concreta, che abbia in sé una verità e che una cattiva immagine vada combattuta

con la forza di una buona immagine».

«È una questione di metodo», scrive ancora Calvino avviandosi a concludere l'avventura 'amorosa' del suo fotografo caduto in crisi depressiva e confusionale. «Qualsiasi persona tu decida di fotografare, o qual-siasi cosa, devi continua-re a fotografarla sempre, solo quella, a tutte le ore del giorno e della notte.

La fotografia ha un senso solo se esaurisce tutte le immagini possibili.

Esaurite tutte que-ste possibilità, conclude lo scrittore riferendosi al protagonista del suo rac-conto e a Maselli per inci-

so, il cerchio si chiude.
Non resta che fotografare fotografie e tutto ciò tare fotografie e tutto cio che di refrattario esiste alla fotografia, di lasciato fuori dal campo visivo non solo delle macchine ma degli uomini». In una parola fotografa-

re l'assenza.

### Sud

periodico di cultura arte e letteratura nuova serie n. 2 - 2003 spedizione in abbonamento postale

francesco.forlani@wanadoo.fr

presidente onorario Giuseppe Catenacci direttore responsabile Eleonora Puntillo direttore artistico Francesco Forlani direzione e amministrazione Libreria Dante & Descartes

redazione Luca Anzani Raimondo Di Maio Claudio Franchi Paolo Graziano Martina Mazzacurati Renata Prunas Paolo Trama Monica Zunica

progetto grafico e impaginazione Marco De Luca impianti e stampa «Arte Tipografica»

tel. +39.081.5516771 fax +39.081.5515368 info@dantedescartes.it

grafica e impaginazione marcodeluca@mac.com

redazione Milano

Biagio Cepollaro Andrea Inglese Margherita Remotti redazione New York Francesca Cadel redazione Parigi Paula Lago Carrera Nicola Iodice Lakis Proguidis Philippe Schlienger François Taillandier Laura Toppan redazione Trento Silvia Bertolotti Maurizio Nardon Massimo Rizzante Stefano Zangrando redazione Nunziatella Cesare Azan Mario Bernardi Domenico Grifoni col. Dante Zampa

indirizzi redazioni: - via Mezzocannone, 75 80134 Napoli - 42/bis, Rue Sedaine 75011 Paris Nunziatella: via Generale Parisi, 16

80132 Napoli

collaboratoriPaola De Luca Roberta Della Volpe Piero Berengo Gardin Antonio Ghirelli Frederique Giacomazzi Sébastian Izzo Alessandra Mosca Stefania Nardini Ciro Paglia Matteo Palumbo Silvio Perrella Felice Piemontese Domenico Scarpa Francesca Spinelli Maria Laura Vanorio

### **UN PUNTO NEL TEMPO**

(Montaigne) Béatrice Commengé traduzione di Felice Piemontese

Apro il libro e vedo l'uomo. L'uomo vestito di nero e di bianco. In calze di seta, d'estate come d'inverno. Presente. Nei suoi luoghi, nel suo tempo. Cosciente di esserci, in questo seco-lo. Un secolo «corrotto e ignorante». Un secolo «che ha debordato», che si per-de in «scribacchiature».

Un secolo di guerra civile e di peste. È così.

Apro il libro e vedo il bambino. Il bambino non parla ancora la lingua di questo secolo. Un erudito venuto dalla Germania si rivolge al bambino in latino. Una lingua di un altro luogo, di un altro tempo. La



lingua che è scritta nei libri. Il bambino comprende che l'altrove è qui, che il pas-sato è anche ora. Il mondo diventa più grande. «Tutti gli uomini sono suoi compatrioti». Tutto va bene.

Apro il libro e vedo altri libri. I volumi, su «cinque livelli», sposano la curva della torre. L'uomo ha lasciato la sua tavola e cammina, gli occhi rivolti al soffitto, dove sono incise, in latino, più di cinquantaquattro massime. Ma'oggi il suo sguardo s'attarda sulla trave, al centro della stanza, in cui si disegna un largó nastro che si avvolge come un viticcio e scorre come un fiume. «SKEPTOMAI», si può leggere al centro. Skeptomai: penso, dubito, rifletto. A trentotto anni, alla vigilia delle calende di marzo, l'uomo si è dato uno scopo: «tener registro della propria vita», senza falsificazione alcuna, e «costruirsi in solitudine una vita voluttuosa e delicata».

Apro il libro, e vedo il cie-lo dalla finestra. Conosco la dolcezza di questo cielo di Guyenne, in primavera. Intorno al castello, boschi, vigne, campi, frutteti. Poche colline. Un vasto orizzonte. Ideale per «dipingere il passaggio» del tempo sul pensiero. L'uomo ha capito

che non possederà mai altra cosa che non questo piccolo brandello di tempo.

Apro il libro e vedo la strada. Lo scrittore è a ca-vallo. Sempre vestito di nero e di bianco. Si dirige verso l'Italia. L'uomo della biblioteca ama pure il movimento. Il mondo non è poi, in definitiva, un'altale-na perenne? Il viaggiatore «non traccia alcuna linea certa, né dritta né curva». Niente «grandi speranze». Egli «passeggia per passeggiare», sulle strade come nei libri. Piacere della «varietà».

Apro il libro e assaporo il viaggio. Assaporo il frutto squisito d'una «libertà» esercitata «giorno per gior-no». L'uomo si guarda dalle opinioni, che «si modificano seguendo il vento». Una sola ricetta per il saggio: «saper essere in sé». Una sola perfezione: «go-dere lealmente del proprio

essere». Fuggire la tristezza come la peste e vivere «della sola vicinanza di persone sane e allegre». Perché il mondo ama tanto agghindare la virtù di questo sinistro e «mostruoso ornamento»? Non v'è niente di più divertente, di più «vigoroso», di più «rallegrante» della filosofia.

Apro il libro e ritrovo la gioia.

Parola dopo parola, risalgo indietro nel tempo, fino a quell'ultimo giorno del febbraio 1533 in cui nac-que Michel de Montaigne. Era l'alba di una nuova era, si diceva. Da qualche decennio, la stampa mol-tiplicava i libri. Il mondo aveva scoperto l'America e la Terra s'era messa a gira-re grazie ai calcoli sapienti di un Copernico. Di fronte a un simile cambiamento, diventava urgente ritorna-re all'uomo e «arricchire il suo giudizio» grazie a ogni sorta di buone letture...

### ABBONATEVI A SUD

- versamento sul c/c postale n. 10531804 intestato a: Raimondo Di Maio - bonifico su cc bancario n. 4606 intestato a: Raimondo Di Maio c/o San Paolo Imi, via Cervantes, 76/80 80134 Napoli

Prezzo annuale d'abbonamento comprensivo di spese postali:

€ 30,00 € ....00

nelle migliori Librerie.